
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	65-85	

 

A tradução que se segue foi realizada com autorização do autor e toma por base a 
versão originalmente publicada em: O’MEARA, D. J. (org.). Studies in Aristotle. 
Washington, D.C.: The Catholic University of America Press, 1981, p. 79–106. O 
texto foi posteriormente republicado, com eventuais revisões menores, em: IRWIN, 
T. (org.). Classical Philosophy. Collected Papers. v. 7. New York: Garland, 1995, p. 
407–434; e em: LONG, A. A. From Epicurus to Epictetus: Studies in Hellenistic and 
Roman Philosophy. New York: Oxford University Press, 2006, p. 43–69. Agradeço 
a Nazareno de Almeida pela leitura criteriosa desta tradução, bem como pelas 
sugestões e indicações de aprimoramento. 

65 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534	

	

65 

 
ARISTÓTELES E A HISTÓRIA DO CETICISMO GREGO 

 
A. A. Long 

University of California, Berkeley 
Email: aalong@berkeley.edu 

 
Tradução: Gabriel Geller Xavier 

Universidade Federal de Ouro Preto 
Email: gabriel.xavier@ufop.edu.br 

 
 
 
1 Introdução 

Ninguém jamais considerou o “mestre daqueles que sabem” como um cético1, e a 
história moderna do ceticismo antigo raramente achou necessário mencionar seu 
nome. Aristóteles tem a honra de ser o primeiro filósofo mencionado por Sexto 
Empírico na introdução de suas Hipotiposes Pirrônicas como um dogmatikos: “aquele 
que, nas investigações filosóficas, crê ter descoberto a verdade” (PH I, 3). Meu 
objetivo, neste artigo, não é lançar dúvida sobre as credenciais dogmáticas de 
Aristóteles, abordarei apenas incidentalmente detalhes técnicos de sua teoria do 
conhecimento. O que me interessa é uma série de questões que parecem ter sido em 
grande parte ignoradas. Quão ciente é Aristóteles do desafio cético ao 
conhecimento, e em que medida se empenha em respondê-lo? Como ele avalia 
pensadores gregos anteriores que foram considerados precursores dos Céticos 
oficiais? Em que medida, se é que em alguma, sua própria obra influenciou e 
antecipou os debates entre Céticos e dogmáticos, tal como mapeados nas Acadêmicas 
de Cícero e nos escritos de Sexto Empírico? Essas questões não podem ser 
plenamente respondidas em um único artigo; este estudo é, nesse sentido, 
programático. Pretendo, porém, sustentar que tais linhas de investigação são 
promissoras e, mais especificamente, que Aristóteles merece mais do que uma nota 
de rodapé ocasional nas histórias do ceticismo antigo. 

Há, por certo, uma razão aparentemente excelente para a omissão de 
Aristóteles de tais livros: o Ceticismo grego (com maiúscula, enquanto movimento 
filosófico autoconsciente) foi um desenvolvimento pós-aristotélico. Como a maioria 
das generalizações, essa afirmação corrente suscita várias questões. Os fundadores 
epônimos das chamadas duas escolas do ceticismo, o Pirronismo e a Nova Academia, 
atuaram  em período posterior ao de Aristóteles. O gênero do ceticismo antigo, ao 
qual se subordinam o Pirronismo e a Nova Academia, é uma peça de ordenação 

 
1 ‘Il maestro di color che sanno’, Dante, Divina Comédia, Inferno, Canto IV, verso 131. 
 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

66 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

enciclopédica destituída de autoridade histórica. Arcesilau e Carnéades não se 
identificavam como “céticos”, tampouco “neoacadêmicos”, mas “acadêmicos”, 
membros da tradição platônica. Os céticos pirrônicos diferenciavam os Acadêmicos 
tanto dos dogmáticos quanto dos céticos propriamente ditos, que se diziam 
discípulos de Pirro: os Acadêmicos, de acordo com os pirrônicos, negavam a 
possibilidade de alcançar a verdade, enquanto estes persistiam em procurá-la2. 

A Academia parece ter, em grande parte, deixado Pirro de lado, e os 
pirrônicos posteriores consideraram o que denominamos Acadêmicos céticos como 
um dentre vários possíveis candidatos à designação de ‘cético’ no sentido pirrônico 
— nenhum dos quais, submetido ao exame por critérios pirrônicos, justificaria tal 
designação.3 Entre os demais considerados e rejeitados figuram Heráclito, 
Protágoras e Demócrito. Todos os três, porém, foram considerados por Aristóteles 
— assim como, pelo menos, os dois primeiros o haviam sido por Platão — como 
representando um desafio ao conhecimento (ver abaixo, pp. 10–11); e os primeiros 
céticos helenísticos viam-se como parte de uma tradição em curso. É praticamente 
certo que o próprio Pirro foi influenciado por Xenófanes e Demócrito e altamente 
provável que o acadêmico Arcesilau tenha buscado amparo para sua ignorância em 
Sócrates e em muitos filósofos pré-socráticos.4 Se estavam justificados ao fazê-lo, 
não é minha preocupação aqui, mas, antes, o mero fato de que eles não reivindicavam 
originalidade completa em seu ceticismo. O historiador moderno do ceticismo 
antigo precisa recuar ao período pré-aristotélico; sugiro, porém, que demore seu 
olhar sobre Aristóteles antes de passar a Pirro e à Nova Academia.5 

Antes de entrar nos detalhes, cabem alguns comentários sobre minha 
metodologia e sobre o que espero estabelecer. Para elucidar as questões do 
parágrafo inicial, proponho examinar Aristóteles sob dois pontos de vista: primeiro, 
gostaria de indagar em que medida ele e os Céticos oficiais (considerando, 
principalmente, Sexto Empírico) compartilham um terreno comum de 
procedimento, suficiente para que se possa supor que poderiam ter mantido um 
debate fecundo acerca dos propósitos e métodos da filosofia; segundo, interesso-me 
pela aparente preocupação de Aristóteles com certos argumentos ou objeções que 
se tornaram o repertório habitual das controvérsias céticas com dogmáticos. Há 
certa sobreposição entre esses dois pontos de vista e não procurarei mantê-los 
completamente separados. Os textos aristotélicos pertinentes ao segundo tópico 
são, no entanto, mais restritos que aqueles invocados para discutir o primeiro e as 
inferências filosóficas e históricas que se podem extrair do material não 
correspondem inteiramente nos dois casos. Existem vários paralelos notáveis entre 
as preocupações de Aristóteles — especialmente em Metafísica Γ — e temas 
debatidos pelos estóicos e seus opositores céticos. A interpretação desses paralelos, 
porém, está fadada a ser controversa. Em nome da clareza, pareceu-me adequado 

 
2 Sexto Empírico, PH I, 2–4. Há excelentes razões para duvidar da historicidade dessa distinção, 

Cícero, Academica 1, 44–45 (Arcesilau), Academica 2, 28 (Carnéades). 
3 Sexto Empírico, PH I, 210–241, sendo 220–235 referentes à Academia. 
4 Sobre Pirro e Xenófanes, cf. meu artigo ‘Tímon de Fliunte: pirrônico e satirista’, Proceedings of 

the Cambridge Philological Society, 204 (1978): p. 77–79, 82; e, sobre Demócrito, M. dal Pra, Lo 
scetticismo greco (Roma–Bari, 1975), vol. I, p. 47 e segs. Sobre Arcesilau, cf. Cícero, Academica 1, 
44; Plutarco, Contra Colotes 26, 1121F–1122A, com comentários de B. Einarson e Ph. De Lacy, 
ed. Loeb, Plutarch Moralia XIV, p. 156; quanto à Academia cética em geral, cf. Cícero, Academica 
2, 72–76. 

5 Em contraste, o mais influente estudioso do ceticismo antigo, Victor Brochard, menciona 
Aristóteles apenas para descartar sua relevância (Les sceptiques grecs, Paris, 1923, p. 29). Cf., 
porém, o corretivo muito útil já oferecido por Philip De Lacy, ‘οὐ μᾶλλον and the Antecedents 
of Ancient Scepticism’, Phronesis 3 (1958): 59–71, especialmente pp. 61–64, 70–71. 



A.	A.	Long 

67 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

assumir uma posição definida sobre sua significação; reconheço, porém, que alguns 
poderão julgar que Aristóteles antecipa em menor grau do que suponho as questões 
posteriores. 

O ponto mais importante a reconhecer neste estágio da pesquisa é, porém, 
o terreno comum, qualquer que seja a forma de interpretá-lo. Não faz parte do meu 
argumento que estóicos e céticos tenham lido todos — ou a maioria —  dos textos 
de Aristóteles que mencionarei, embora julgue isso altamente provável e a maneira 
mais econômica de explicar algumas das evidências. Tampouco convém esquecer 
que o desenvolvimento da dialética grega trouxe à luz, por assim dizer, 
autonomamente, questões concernentes à prova e à verdade, o que pode lançar 
dúvida sobre a antecipação, por Aristóteles, do ceticismo, ou sobre dogmáticos e 
céticos posteriores terem aprendido com ele. Não havia nada exatamente como o 
Pirronismo ou o Ceticismo Acadêmico na filosofia grega até a época de Aristóteles. 
Feitas todas essas ressalvas, cabe ao leitor decidir o que fará do material. 

 

2 Aristóteles e Sexto Empírico: comparação e contraste 

Pode ser útil indicar o caminho comparando e contrastando alguns dos objetivos e 
dos métodos dialéticos de Aristóteles com aqueles professados por Sexto Empírico. 
Nesse processo, devemos lembrar que, embora Sexto provavelmente tenha escrito 
por volta de 200 d.C., ele utiliza a metodologia e o material de pirrônicos anteriores, 
especialmente Enesidemo, que deixou a Academia e declarou lealdade a Pirro em 
meados do século I a.C.6 

Eis o que Sexto nos relata sobre a origem (archē) do ceticismo:  

 

Homens de grande ânimo (hoi megalopsychos ton anthrōpōn), 
perturbados pela discrepância (anomalia) nas coisas e em dúvida sobre 
a quais delas deveriam antes conceder sua aprovação, puseram-se a 
investigar o que é verdadeiro nas coisas e o que é falso, com o objetivo 
de cessar de serem perturbados, como resultado de decidir sobre 
(epikrisis) essas questões. (PH 1.12)  

 

Pouco depois, Sexto repete esse relato sobre o ponto de partida filosófico do 
cético, observando seu desejo de decidir sobre (epikrinai) a verdade dos 
estados mentais (ou aparências, phantasiai); e então acrescenta: 

 

Ele [isto é, o proto-cético] caiu em um desacordo ‘de peso igual’ 
(isosthenē diaphōnian), e, sendo incapaz de decidir , suspendeu o juízo; 
enquanto se encontrava nesse estado, sobreveio-lhe, como que por 
acaso (tychikōs), a ausência de perturbação (ataraxia) quanto ao 
conteúdo das crenças. (PH 1.26) 

 

De acordo com esse relato, o cético original era um filósofo de ânimo firme, 
que desejava alcançar a verdade, como meio de resolver as discrepâncias ou 

 
6 A biografia de Enesidemo é altamente problemática, mas o que se afirma acima tem a 

autoridade de Fócio (Myriobiblion, cód. 212); cf. Brochard, Les sceptiques grecs, p. 244, n. 3; John 
Glucker, Antiochus and the Late Academy (Göttingen, 1978), pp. 116–118. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

68 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

desacordos que o perturbavam em sua experiência do mundo. Como resultado de 
suas investigações, descobriu ser simplesmente incapaz de decidir entre questões 
conflitantes de aparente peso igual, e a suspensão do juízo daí decorrente deu-lhe, 
ao fim e ao cabo, aquilo que buscava desde o início — a liberdade de perturbação. 
As noções cruciais nesse relato são: primeiro, a perturbação ou aporia diante de fatos 
ou opiniões aparentemente conflitantes; segundo, sua investigação filosófica; 
terceiro, as tentativas de resolver as discrepâncias, isto é, descobrir um critério; 
quarto, a descoberta de uma razão pela qual elas não podem ser resolvidas, isto é, a 
igualdade de peso dos fatos ou opiniões conflitantes; e, quinto, a suspensão do juízo 
acerca — ou a recusa em aceitar a verdade objetiva — de p ou de não-p como remédio 
para a perturbação inicial ou aporia. 

Como Aristóteles poderia reagir a essa biografia filosófica? Ele poderia 
dizer que Sexto tomou de sua Metafísica os três primeiros estágios. Para Aristóteles, 
é o espanto (thaumazein) e a aporia que levaram os primeiros filósofos a levantar 
questões sobre “perplexidades imediatas” e, depois, “maiores”, como, por exemplo, 
as mudanças da lua e do sol (Met. A, 982b11–17). O que Sexto chama de desejo de 
escapar da perturbação (atarakthēnai) é por Aristóteles concebido como desejo de 
escapar da “ignorância”, agnoia (982b17–18). O problema da anōmalia nas coisas — 
ou das opiniões discrepantes — que conduz à terceira etapa em Sexto, é também um 
tema que surge logo no início da Metafísica. No capítulo inicial do Livro II (Alfa 
Menor), Aristóteles procura mostrar por que as dificuldades que cada indivíduo 
encontra ao tentar contribuir para a apreensão da verdade não impedem que a soma 
de suas contribuições alcance algo considerável.7 Ele propõe uma teoria do 
conhecimento progressivo e cumulativo, baseada na premissa de que nenhum 
indivíduo pode contribuir com mais do que uma pequena parte, mas que ‘não 
podemos todos falhar’. Além disso, as dificuldades que experimentamos podem 
provir de nós mesmos e não estar ‘nas coisas’. 

Em seguida, no início do Livro III (Beta), Aristóteles expõe os problemas 
da metafísica sob a forma de uma série de aporiai — ‘pontos de vista conflitantes’. 
À semelhança de Sexto, ele afirma que aqueles que desejam livrar-se das 
dificuldades devem estudá-las bem:  

 

pois a provisão posterior de recursos (euporia, o contrário de aporia) é 
a liberação das dificuldades anteriores, e a liberação é impossível 
quando não conhecemos o nó… é impossível avançar.8 

 

Ele sustenta que o exame das aporiai, com o propósito de esclarecer o terreno, é um 
pré-requisito necessário a qualquer investigação filosófica, e conclui essa introdução 
dizendo que aquele que ouviu ambos os lados está necessariamente em melhor 
posição para decidir ou julgar (krinai, 995b2–4).9 

 
7 Cf. Ética Eudêmia I, 6, 1216b30–1, quanto à “afinidade de cada ser humano com a verdade”. 
8 995a28–33. Estudos úteis sobre o método aporético de Aristóteles e seu significado positivo 

foram escritos por J. M. Le Blond, Logique et méthode chez Aristote (Paris, 1939), e por P. 
Aubenque, ‘Sur la notion aristotélicienne d’Aporie’, em Aristote et les problèmes de méthode, org. S. 
Mansion (Anais do 2º Symposium Aristotelicum, Lovaina e Paris, 1961), pp. 3–19. 

9 Esse comentário recorda a utilidade epistemológica da dialética, tal como exposta em Tópicos 
1.2, 101a34–36: pros de tas kata philosophia epistēmas, hoti dynamenoi pros amphotera diaporēsai raion en 
hekastois katopsometha talēthes te kai to pseudos. A noção de aporia como igualdade de argumentos 



A.	A.	Long 

69 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

É interessante notar o alcance dessa afirmação para nossa comparação e 
contraste. O pirrônico afirma que o resultado de considerar e pesar opiniões 
divergentes é a ausência de qualquer meio de decidir entre elas;constata-se que 
possuem peso equivalente e, por isso, sua busca filosófica cessa de imediato. 
Aristóteles, por outro lado, pensa que o levantamento de opiniões discrepantes 
rende resultados positivos, ao expor os problemas a considerar e fornecer material 
possível para sua solução. O pirrônico encontra nas opiniões discrepantes e na 
ausência de um critério para decidir entre elas a razão principal para suspender o 
juízo sobre como as coisas são na realidade (externamente a nós, objetivamente, 
etc.). Aristóteles vê as opiniões discrepantes como consequência natural da 
indagação humana: constituem as endoxa, as opiniões comumente aceitas sobre um 
tema, e sua discrepância não é motivo para desesperar de uma solução, mas algo que 
clarifica a tarefa do filósofo e o coloca em melhor posição para decidir. 

As pressuposições que estão por trás dessas avaliações opostas da aporia — 
a igualdade de força das alternativas conflitantes, para o pirrônico, e a melhor 
posição do filósofo para decidir — não desejo examinar neste momento. O que não 
se pode negar é que Aristóteles apresenta conflitos de opiniões, de modo muito 
semelhante a Sexto, no livro Beta da Metafísica: compare-se, por exemplo, sua 
análise da questão sobre se o ser e a unidade são as substâncias das coisas, ou se 
alguma outra entidade subjaz ao ser e à unidade. ‘Em qualquer dos casos há uma 
dificuldade’, afirma Aristóteles, após expor ambas as alternativas (1001b1); mas ele 
não conclui, como faria Sexto, que, por essa razão, o problema não pode ser 
resolvido.10 

 

3 Aristóteles e os “modos” pirrônicos 

Um estímulo adicional à comparação entre ambos os filósofos pode ser encontrado 
no fato de que Aristóteles está ciente da maior parte do material que serve de base 
aos tropoi pirrônicos ou ‘modos’ de suspensão do juízo.  As técnicas usuais de 
refutação de Sexto, especialmente nas Hipotiposes Pirrônicas, são os ‘cinco modos’ 
que ele atribui aos ‘céticos posteriores’, identificados em outro lugar com Agripa.11 
Tratam-se de instrumentos dialéticos destinados a permitir que seu usuário alcance 
— ou conduza outros a alcançar — a suspensão do juízo. O primeiro deles, a 
diaphonia, já mencionado, desempenha papel enorme em Sexto. Ele a descreve como 
um ‘conflito irresolúvel’, em virtude do qual somos incapazes de escolher ou rejeitar 
algo (PH 1, 165), e é para revelar sua força e relevância que ele examina, com tanta 
extensão, as posições dogmáticas acerca dos principais problemas da filosofia.  

O segundo modo (de Agripa), ‘regresso ao infinito’ (eis apeiron), consiste no 
argumento segundo o qual aquilo que é apresentado como prova requer, por sua 
vez, uma nova prova, e assim ad infinitum. A percepção de Aristóteles dessa ameaça 
aparente ao conhecimento dispensa longa exposição: ela fundamenta sua insistência 
(à qual retornarei adiante) de que as premissas primárias de uma apodeixis não 

 
opostos era suficientemente familiar a Aristóteles para que ele a citasse como um topos, em 
Tópicos 6.6, 145b1–2. 

10 Embora, é claro, Aristóteles nem sempre sustente que se possam encontrar soluções 
convincentes; cf. Metafísica M, 1085b36–1086a16, onde ele utiliza o ‘desacordo’ dos platônicos 
(diaphoneîn — o expediente dialético preferido de Sexto Empírico) a respeito das Formas e dos 
números como evidência de que ‘essas coisas, por não serem verdadeiras, causam perturbação’  
(tarakhe, fonte de toda a filosofia em Sexto). 

11 PH 1, 164–169. Cf. meu artigo: ‘Sextus Empiricus on the Criterion of Truth’, Bulletin of the 
University of London, Institute of Classical Studies, 25 (1978): 35–49, e, para Agripa, nota 3, p. 47. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

70 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

podem, elas mesmas, ser provadas, e ele não raro insiste que é sintoma de educação 
inadequada exigir provas de tudo.12 

O terceiro modo de Agripa, “relatividade”, alude à ideia de que a aparência 
de algo para um percipiente não é base para assentir a essa aparência como evidência 
de algum estado de coisas efetivo (PH I, 167). Em Γ da Metafísica, Aristóteles trata 
longamente da tese de que todas as aparências são verdadeiras (doutrina de 
Protágoras) e uma de suas consequências, que ele refuta, é que tudo é relativo  (ei 
de mē esti panta pros ti, 1011a17). 

O nome dado por Sexto ao quinto modo de Agripa é diallēlos tropos, 
‘raciocínio circular’ (PH 1, 169), pelo qual o que é requerido para solucionar um 
problema necessita, ele mesmo, de prova a partir (da solução) do problema. 
Aristóteles oferece uma exposição positiva da “demonstração circular ou recíproca” 
nos Segundos Analíticos (II, 57b18; cf. 59a32), mas estabelece suas insuficiências 
como método de “prova incondicional” (haplōs apodeixis) em trecho célebre dos 
Segundos Analíticos, no qual também procura desarmar o quarto modo de Agripa: ex 
hypotheseos, descrito por Sexto (PH I, 168) como “o recurso dos dogmáticos quando, 
impelidos ao infinito (eis apeiron), partem de algo que não provam, mas que afirmam 
adotar sem demonstração ‘por via de suposição’ (kata synkatathesin)”13. De fato, três 
desses cinco modos são formalmente tratados por Aristóteles em sua exposição 
introdutória do conhecimento demonstrativo em Segundos Analíticos I. 

Nos dois primeiros capítulos desse livro, Aristóteles argumenta que o 
conhecimento demonstrativo deve se basear em silogismos cujas premissas sejam 
primeiras e indemonstráveis e que sejam também anteriores a, causas de e mais 
conhecidas do que a conclusão (71b20–33). Então, no terceiro capítulo, ele diz: “a 
necessidade de conhecer as coisas primeiras levou alguns a pensar que o 
conhecimento não existe, e outros, que ele existe, mas que há demonstrações de 
tudo”.14 A primeira alegação, diz Aristóteles, repousa em uma suposição que ele 
aceita: o conhecimento do posterior deve depender do que é anterior, onde 
“anterior” significa primeiro, e repousa também em um dilema que ele refuta. O 
dilema é este: ou a passagem do posterior ao primeiro é uma série infinita, ou finita; 
se infinita, as verdades primeiras jamais podem ser alcançadas; se finita, as verdades 
primeiras não podem ser conhecidas, porque não podem ser demonstradas. 

 
12 Cf. Metafísica A, 994b20; α, 995a12; Γ, 1005b13, 1006a6, 1011a8, 1012a21; Teofrasto apud Proclo, 

in Timaeum, p. 120,9–22 Diehl, e Metafísica. 9b21–24. No primeiro trecho aristotélico, e no 
segundo de Teofrasto, afirma-se explicitamente que exigir demonstração de tudo compromete 
o próprio conhecimento — como também se observa em Segundos Analíticos I, 3 (ver o texto 
principal abaixo). Se Aristóteles tinha em mente um filósofo específico, é provável que tenha 
sido Antístenes (cf. n. 14 abaixo). 

13 Sobre o ex hypotheseos, cf. também Aristóteles, Primeiros Analíticos I, 40b25; Segundos Analíticos I, 
72b15, 83b39; II, 92a7, 20. 

14 72b5–7. Os melhores comentários sobre os primeiros adversários de Aristóteles são os de 
Harold Cherniss, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy (Baltimore, 1944), pp. 64–68, que 
escreve (p. 65): “Não há razão para supor que tal atitude se restringisse a um único grupo ou 
escola; qualquer pessoa inclinada ao ceticismo tenderia a sustentá-la, como se mostra por seu 
reaparecimento na obra de Sexto [meu itálico]… Não obstante, Aristóteles refere-se 
frequentemente a ela como o fundamento sobre o qual certo grupo recusava admitir a lei da 
contradição (Metafísica, 1006a5–11, 1011a7–20, 1063b7–14, 1012a20–34), e essa recusa ele atribui 
especificamente a Antístenes e a seus seguidores (Metafísica, 1024b3–34, Tópicos, 104b20–21)”. 
Quanto aos segundos adversários, cf. suas observações ad loc. e também J. Barnes, Aristotle’s 
Posterior Analytics (Oxford, 1975), p. 106, e o artigo citado na nota 17, abaixo. 



A.	A.	Long 

71 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

Os oponentes de Aristóteles aqui são caracterizados como fazendo uso 
tipicamente pirrônico de dois “modos”, o eis apeiron e o ex hypotheseos15: isto é, como 
estratégias para minar um fundamento do conhecimento. Um segundo grupo de 
opositores concorda com o primeiro ao afirmar que todo conhecimento deve 
proceder “por meio de demonstração”; “mas dizem que nada impede que haja 
demonstração de tudo; pois a demonstração pode ser circular e recíproca (ex 
allelon)”.16 Não precisamos investigar como tal prova circular poderia funcionar, 
tema já  bem discutido num recente artigo de Jonathan Barnes.17  O que aqui nos 
interessa é que Aristóteles joga o mesmo jogo de Sexto, ao argumentar que a prova 
circular é impossível para  ‘demonstração incondicionalmente’ (apodeiknusthai 
haplōs, 72b25). 

Quanto ao primeiro grupo de adversários, ele rejeita a premissa do dilema: 
“dizemos que nem todo conhecimento é demonstrativo” (72b18). Assim, aceita o 
segundo termo do dilema: afirma que a série do posterior ao primeiro é finita e, 
portanto, as verdades primeiras não são passíveis de demonstração. Para 
Aristóteles, no entanto, isso não é razão para considerá-las como incognoscíveis. 
Elas são, como argumenta no último capítulo de Segundos Analíticos II, não objetos 
de prova, mas verdades que conhecemos por empeiria e noûs. Não é difícil apontar 
falhas na resposta de Aristóteles a seus primeiros opositores aqui: o trabalho 
epistemológico que ele atribui ao noûs, seja como for interpretado, está aberto à 
réplica cética de que o noûs precisa de um critério para justificar que conhece algo. 
Deixo, contudo, de lado esse amplo problema, não sem essa observação. 

Embora Aristóteles e Sexto obviamente discordem sobre a possibilidade de 
conhecimento indemonstrado, o caminho que Aristóteles traça da percepção dos 
particulares à apreensão dos universais tem, ainda que de segunda ou terceira mão, 
uma história cética. Sexto, enquanto cético, não pode admitir que o empirismo tenha 
qualquer justificação como teoria do conhecimento, mas ele oferece, ainda que de 
modo não compromissado, uma explicação das noções como derivadas da percepção. 
Utiliza essa explicação para refutar a “abolição das percepções” platônica e 
democritiana,18 e parece provável que conceba os phainomena — que formam os 
objetos de nossa consciência — como originados de uma interação entre nossos 
órgãos sensoriais e algo inespecificável no mundo exterior.19 Os detalhes de sua 
teoria da formação de conceitos remontam a epicuristas e estóicos. No que esses 
concordam com Aristóteles em considerar a percepção como ponto de partida de 
todos os conceitos, todos os três dogmáticos (Aristóteles, estóicos e epicuristas) são 
pertinentes ao Pirronismo. 

O ponto no qual quero insistir é a preocupação, bastante explícita em 
Aristóteles, com termos e procedimentos constantemente invocados por Sexto, de 
evitar a acusação de que o conhecimento demonstrativo envolve regresso ao 
infinito, pressuposições não provadas ou raciocínio circular. É desnecessário dizer 
que a abertura dos Segundos Analíticos, como também de  Γ da Metafísica (à qual 
chegaremos logo), tem a maior importância metodológica para Aristóteles. Se o 
encontramos ali respondendo a três das estratégias prediletas do pirrônico, e 

 
15 Cf. por exemplo,  Sexto, Hipotiposes Pirrônicas 2, 36; 88–90; Contra os Matemáticos 8, 347, etc. 
16 72b15–18: ex allēlōn é equivalente, em sentido, ao que Sexto denomina o diallēlos tropos, o quinto 

“modo” de Agripa. Os estóicos utilizavam a expressão diallēlos logos para designar uma forma de 
argumento “não demonstrativo” (undemonstrated), em que a conclusão é estabelecida 
“reciprocamente” (Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. 2, fr. 273). 

17 Cf. ‘Aristotle, Menaechmus, and Circular Proof’, Classical Quarterly, 70 (1976), p. 278-292. 
18 Cf. Adversus Mathematicos, 8, 56 ff. 
19 Cf. P. 36, juntamente com a nota 18 do artigo mencionado anteriormente na nota 11. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

72 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

familiar, alhures, com o uso polêmico dos dois modos restantes de Agripa, é difícil 
resistir à conclusão de que ele esteja ciente das principais tendências do desafio 
cético em seu posterior desenvolvimento formal. Aristócles, um aristotélico do 
século II d.C., observou que Aristóteles argumentou contra aqueles que, como 
Pirro, sustentavam (supostamente) que “somos constituídos por natureza de modo 
a nada conhecer”.20 Isso não era observação anacrônica, como ficará ainda mais claro 
quando passemos ao material utilizado pelos pirrônicos em seu outro conjunto de 
“dez modos”, primeiramente formalizado por Enesidemo, e com o qual Aristóteles 
aparenta familiaridade.21 

Os dez modos, como os cinco que acabamos de considerar, são 
procedimentos dialéticos de que o pirrônico se serve para lançar dúvida sobre 
qualquer proposição tida como certamente verdadeira, mas os modos de Enesidemo 
diferem dos de Agripa por não consistir em artifícios lógicos, e sim num vasto corpo 
de evidências destinadas a  mostrar que, por exemplo, humanos e animais diferem 
em suas impressões sensíveis; os homens diferem entre si; os sentidos diferem uns 
dos outros; as pessoas percebem as coisas de modo diverso conforme estejam 
despertas ou dormindo, saudáveis ou doentes, calmas ou emocionadas etc.; a 
percepção sensível depende de condições externas variáveis e é relativa a essas 
condições.22  

Pelo que se pode depreender, Enesidemo, o fundador (ao menos na prática) 
do Pirronismo posterior, foi o primeiro filósofo a classificar formalmente esse 
material em dez modos distintos de argumento, assim sistematizados no arsenal do 
cético. Não há motivo para supor que Aristóteles conhecesse classificação 
semelhante. Reconhece-se, porém, há muito que o material em si, ou grande parte 
dele, é tão antigo quanto Xenófanes, Heráclito, Parmênides e Demócrito. 
Certamente, era familiar a Platão que, ao preparar sua exposição e refutação de 
Protágoras (Teeteto, 154a2–8), põe Sócrates a apresentar aparências conflitantes em 
três grupos que correspondem ao primeiro, segundo e quarto modos de 
Enesidemo.23 Aristóteles, então, ao defender-se contra o uso cético de tal material, 
não está combatendo o pirronismo enquanto tal. Parece-me, contudo, altamente 
provável que tenha fornecido aos opositores dogmáticos dos Acadêmicos tardios e 
pirrônicos muitos de seus argumentos prediletos. 

Em Metafísica Γ 4, Aristóteles compromete-se a defender o princípio de 
não-contradição, que procurara estabelecer como “o mais firme de todos os 
princípios” (1005b17ss.), contra qualquer um que sustente, como Heráclito teria 
dito ‘segundo alguns’ (1005b23–25), que é possível à mesma coisa se e não ser, e 
crer assim (1005b35–1006a2). Aristóteles interpreta a tese de Protágoras — de que 
o que quer que apareça a cada homem é para cada homem — como tendo por 
consequência necessária “que tudo é simultaneamente verdadeiro e falso” (1007b18–
25; cf. 1009a6–9), e prossegue afirmando que quem nega o princípio de 

 
20 Apud Eusébio, Praeparatio Evangelica 14, 18, 2. A própria refutação do pirronismo feita por 

Aristócles recorre a argumentos aristotélicos (que serão discutidos adiante), especialmente em 
Praeparatio Evangelica 14, 18, 8–9. 

21  Sobre Enesidemo e, de modo geral, os dez modos, cf. Brochard, Les sceptiques grecs, pp. 253 e 
seguintes, e Dal Pra, Lo scetticismo greco, II, pp. 349 e seguintes. 

22 Para as fontes antigas, cf. Sexto, PH 1, 36 ss., e Diógenes Laércio, IX, 79 ss. 
23 “Você estaria disposto a sustentar que toda cor aparece a um cão — ou a qualquer ser vivo — 

exatamente da mesma forma que aparece a você?... E quanto a outro homem? Será que algo lhe 
aparece da mesma maneira que aparece a você?... Ou não seria mais correto dizer que nem 
mesmo a você próprio as coisas aparecem do mesmo modo, já que você nunca está em idêntica 
condição a si mesmo?” Tradução de John McDowell, Plato, Theaetetus (Oxford, 1973). 



A.	A.	Long 

73 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

não-contradição, ou, o que vem a dar no mesmo, quem sustenta a tese protagórica, 
“por genuína perplexidade” (1009a18 ss.), chegou a essa posição “em razão do que 
percebe” (ek tōn aistheseōn, 1009a22–25). Para refutar a noção de que tudo quanto é 
percebido é verdadeiro, Aristóteles revisa as considerações que conduziram a essa 
crença, concentro-me aqui naquelas comuns aos dez “modos” de Enesidemo. 

Como vimos, os dois primeiros desses “modos” tratam das diferenças entre 
percepção humana e animal e das diferenças entre os homens quanto à percepção. 
Aristóteles reconheceu que tais considerações poderiam levar ou ao subjetivismo 
protagórico (tudo o que é percebido é verdadeiro) ou ao ceticismo “democritiano” 
(nada é verdadeiro ou tudo é obscuro para nós).24 Como fundamentos de 
subjetivismo ou ceticismo ele menciona a mesma coisa ter gosto diferente para 
pessoas diferentes, a impropriedade de julgar a verdade por critérios numéricos, a 
diferença entre as percepções de sãos e doentes, diferenças entre humanos e animais, 
e o mesmo indivíduo não perceber sempre a mesma coisa do mesmo modo (1009b2–
9). A conclusão acerca da obscuridade (adēlon), que ele atribui a Demócrito, foi a 
resposta dos pirrônicos a toda pretensão sobre como as coisas são em si.25 

Um pouco mais adiante (1010b4 ss.), Aristóteles aborda mais material 
comum aos “modos” pirrônicos, quando menciona seus opositores como perplexos 
quanto a “se grandezas e cores são tais como aparecem aos que estão ao longe, ou, 
alternativamente, aos que estão perto; ou se são como aparecem aos saudáveis, ou, 
alternativamente, aos doentes; ou se são mais pesadas as coisas que parecem assim 
aos fracos, ou, alternativamente, aos fortes; ou se são verdadeiras as coisas que 
aparecem aos que dormem, ou, alternativamente, aos que estão despertos”.26 
Concorda com o terceiro modo de Enesidemo, ao notar “ser possível que a mesma 
coisa pareça mel à visão, mas não ao paladar… pois as mesmas coisas nem sempre 
aparecem do mesmo modo a todos, nem sempre ao mesmo homem; com frequência, 
aparecem de modo oposto no mesmo tempo” (1011a25–33). 

Aristóteles, portanto, estava plenamente ciente do material que poderia ser 
usado no que mais tarde se chamou “argumento da ilusão”27 e, caracteristicamente, 
oferece a seus opositores campo para desenvolverem seus pontos. A sua 
proximidade do ceticismo não se evidencia apenas em sua familiaridade com 
material que os pirrônicos tardios usavam para alcançar a suspensão do juízo. 
Também podemos encontrá-lo, em Metafísica Γ, descrevendo uma posição idêntica 
à formalmente adotada pelos primeiros pirrônicos e lançando ele mesmo o desafio, de 
modo a atingir o Cético oficial em um de seus pontos mais vulneráveis. 

No melhor testemunho de que dispomos acerca da posição do Pirro 
histórico, Tímon de Fliunte a descreve do seguinte modo:28  

 
24 1009a11–12, a propósito de Demócrito. É controverso se, de fato, Demócrito sustentava tais 

opiniões, mas isso não afeta o argumento de Aristóteles aqui. Arcesilau (Cícero, Academica 1, 44) 
teria considerado Demócrito um predecessor, com base em Diógenes Laércio 9, 72: ‘a verdade está 
num abismo’. 

25 Cf. Sexto, PH 1, 13, 138 etc. — Os estóicos (segundo a apresentação de Antíoco de Ascalon) 
acusavam os Acadêmicos de tornar todas as coisas adēla, Cícero, Academica 2, 54; cf. 2, 32. 

26 Para o uso Acadêmico de tais considerações e as respostas Estóicas a elas, cf. Cícero, Acad. 2, 
52–53, 88–90. 

27 Ver Anthony Kenny, ‘The Argument from Illusion in Aristotle’s Metaphysics (1009–10)’, Mind 76 
(1967): 184–197. Ele compara suas diversas formas em Platão (Teeteto), Aristóteles, Sexto 
Empírico, Berkeley e A. J. Ayer. 

28 Aristócles apud Eusébio, Praeparatio Evangelica 14, 18, 3–4, passagem discutida em todas as 
obras clássicas sobre o ceticismo grego; cf. também a nota 6, p. 83, do artigo sobre Timon 
citado acima na nota 4. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

74 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

 

As coisas são igualmente indistinguíveis, imensuráveis e 
indetermináveis. Por essa razão, nem nossas percepções nem nossas 
opiniões são verdadeiras ou falsas. Portanto, por essa razão, não 
devemos confiar nelas, mas devemos ser adoxastoi (sem opiniões), 
inclinando-nos nem para um lado nem para o outro, firmes, dizendo, 
acerca de cada coisa, que ela não mais é do que não é, ou que ela é e não 
é, ou que ela nem é nem não é. O resultado, para aqueles que de fato 
adotam essa atitude — diz Timon — será, primeiro, a não-asserção 
(aphasia) e depois a imperturbabilidade (ataraxia). 

 

A partir da indiscernibilidade do mundo, Pirro, segundo Timon, inferiu que 
nem percepções nem opiniões são verdadeiras ou falsas.29 Isso parece negar o 
princípio de não-contradição, pois, se a opinião p não é nem verdadeira nem falsa e 
a opinião não-p não é nem verdadeira nem falsa, então p e não-p são indistinguíveis 
quanto à verdade e falsidade. A negação é confirmada na sentença seguinte: 
“dizendo, acerca de cada coisa, que ela não mais é do que não é…”. 

Consideremos agora a caracterização aristotélica de quem nega o princípio 
de não-contradição (Met. Γ 1008a30–35):  

 

Ao mesmo tempo, é claro que com tal homem não pode haver inquérito 
sobre coisa alguma, pois ele nada diz. Não diz nem que é assim, nem 
que não é assim; mas diz que é assim e não é assim; e, de novo, nega 
ambas, dizendo que nem é assim, nem não é assim; pois, do contrário, 
algo já estaria definido.  

 

Aqui, em linguagem quase idêntica, Aristóteles assimila seu oponente à 
descrição oficial dos primeiros pirrônicos, autorizada por Timon.30 O primeiro 
pirrônico, no sentido de Aristóteles, nada diz. Ele combina contraditórios em tudo 
o que declara acerca das coisas, porque, desse modo, não corre o risco de dizer nada 

 
29 A interpretação dessa inferência é difícil e será tratada de forma completa em The Hellenistic 

Philosophers (Cambridge University Press, em preparação). Veja agora Charlotte Stough, Greek 
Skepticism (Berkeley e Los Angeles, 1969), pp. 18–20. 

30 Digo ‘primeiros’ pirrônicos porque é duvidoso que Sexto aceitasse tal descrição ou seus 
fundamentos (as percepções não serem nem verdadeiras nem falsas, etc.). É claro que ele utiliza 
prontamente a fórmula do ‘não mais’ (ou mallon), ainda que não de modo dogmático (PH 1, 191); 
mas sua dialética exige o uso constante do princípio de não-contradição: o método de alcançar 
a suspensão do juízo por meio da oposição de argumentos de força igual só faz sentido se se 
admite, ainda que de maneira informal, que contrários ou contraditórios não podem ser 
combinados coerentemente. Para exemplos da aplicação desse princípio em Sexto, cf. Adv. math. 
1, 11, e, quanto ao princípio do terceiro excluído (outro axioma de Aristóteles em Met. Γ), ibidem, 
13. 



A.	A.	Long 

75 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

definido.31 Compraz-se no fato de que não se pode investigar nada com ele.32 Se 
Aristóteles pode apresentar seus oponentes dessa mesma maneira, isso constitui 
mais uma evidência para atribuirmos a ele não apenas a consciência do que o 
ceticismo implica, em uma de suas manifestações pirrônicas, mas também a 
determinação de se afastar das ameaças ao conhecimento que ele representa. 

Retomando agora os “modos” dos pirrônicos posteriores, Metafísica Γ nos 
permite ver como Aristóteles responderia aos esforços de Sexto para embaraçar os 
dogmáticos quanto a suas opiniões sobre o critério da verdade.  

Sexto procura mostrar, de modo extensivo, que os argumentos contra 
qualquer critério são equivalentes àqueles que foram apresentados em seu favor;33 
e uma de suas técnicas preferidas consiste em afirmar que toda alegação de que tal 
ou qual é o critério exigirá ela própria um critério ulterior. Por exemplo: 

 

Quem julgará que o critério do Agente é o Homem? Pois, se o 
afirmarem sem critério, certamente não serão acreditados. E se 
disserem que um homem será o juiz, isso será petição de princípio. Mas, 
se disserem que outro animal é o juiz, como se escolhe esse animal para 
o fim de julgar se o Homem é o critério?” (PH II, 35–36).  

 

No início de Γ da Metafísica, Aristóteles representa seus opositores, que 
fundamentam sua posição em aporias perceptivas, como aqueles que “procuram 
saber quem julgará o homem saudável e, em geral, quem há de julgar corretamente 
em cada caso” (1011a4–6). Este é o desafio de Sexto. Aristóteles retruca: “Tais 
questões são como aporias para saber se estamos, neste momento, dormindo ou 
acordados, e todas essas aporias vêm a dar no mesmo.34 Pois essas pessoas exigem 
razão para tudo; buscam um ponto de partida (archē) e procuram obtê-lo mediante 
demonstração” (1011a4–10).  

Assim, Aristóteles emprega aqui a mesma réplica que utilizara contra os 
céticos em Segundos Analíticos A, 3: não se pode exigir prova de tudo, nem 
justificação para toda crença. Ele compreende que é fatal discutir com o cético nos 
próprios termos deste. 

 

 
31 O paralelismo entre os dois textos é tão notável que se poderia supor, como me sugeriu Gisela 

Striker, que Timon e outros pirrônicos tenham recolhido a descrição a partir de Aristóteles, 
aceitando-a, paradoxalmente, como adequada e irrepreensível (cf. a reação ao argumento da 
autocontradição em Sexto Empírico, PH 1, 14, 206). No entanto, é perfeitamente possível que as 
duas descrições sejam independentes entre si. Ao justapô-las, não estou pressupondo que 
Aristóteles tivesse em mente algum texto proto-cético (embora ele já dispusesse de um modelo 
em Platão, Teeteto 183a, onde o alvo de Sócrates é o fluxo ‘heraclítico’, ei panta kineitai, pasa 
apokrisis, peri hou an tis apokrinetai, homoios orthe einai, houtō t’ echein phanai kai mē houtō, ei de boulai, 
gignesthai); mas, antes, que Aristóteles se preocupava em argumentar contra uma posição que, 
retrospectivamente, podemos utilmente comparar à auto-caracterização pirrônica primitiva. 

32 Não tenho aqui a oportunidade de examinar os argumentos Acadêmicos e Estóicos, mas 
observe-se que, na defesa que Antíoco faz da epistemologia Estóica, sustenta-se que a 
investigação filosófica seria impossível caso o verdadeiro e o falso não pudessem ser distinguidos 
(Cícero, Academica 2, 22, 27). 

33 PH 2, 13–79, amplamente desenvolvido em Adv. math. 7; cf. o artigo citado na nota 11 acima. 
34 Mais uma vez há aqui uma reminiscência do Teeteto, 158b5 ss. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

76 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

4 Aristóteles e o argumento ‘o ceticismo torna a vida impossível’ 

Aristóteles está preparado para argumentar que é impossível viver com base na 
negação do princípio de não-contradição; tal negação ele considera, na prática, 
equivalente a um ceticismo completo quanto ao conhecimento e à crença razoável. 
Ora, a acusação de que a dúvida total, ou uma indisposição para crer em qualquer 
coisa, é incompatível com a vida cotidiana tem sido frequentemente desferida contra 
o ceticismo. Seu expoente mais famoso é David Hume, que disse do pirrônico:  

 

Ele deve reconhecer, se disposto a reconhecer qualquer coisa, que toda 
a vida humana teria de perecer, se os seus princípios viessem a 
prevalecer universal e firmemente. Todo discurso, toda ação cessariam 
imediatamente [...]. É verdade que tão fatal acontecimento pouco há 
que temer. A natureza é sempre demasiado forte para o princípio.E 
embora um pirrônico possa lançar a si mesmo ou a outros a um 
assombro e a uma confusão momentâneos por meio de seus profundos 
raciocínios, o primeiro e mais trivial acontecimento na vida porá em 
fuga todas as suas dúvidas e escrúpulos, e o deixará igual, em todo 
ponto de ação e de especulação, aos filósofos de qualquer outra seita.35 

 

Tal alegada discrepância entre teoria e prática céticas era familiar na 
Antiguidade, e foi desenvolvida pelos estóicos como arma contra a Academia cética. 
Tornou-se célebre o bastante para ser rotulada, como argumento, por uma só 
palavra: apraxia, “inatividade”, ou, mais popularmente, a “Górgona”, porque 
mostrava seus oponentes como petrificados36. Parece ter passado despercebido, 
contudo, que Aristóteles, muito antes dos estóicos, argumenta em Metafísica Γ de 
maneira muito próxima à tese deles sobre a apraxia, consequência do ceticismo 
também invocada na Antiguidade contra os pirrônicos. O significado da 
contribuição de Aristóteles aqui se tornará mais claro à luz da história pós-
aristotélica da apraxia. 

Muito brevemente: os estóicos sustentaram que nenhuma ação é possível a 
não ser que alguém dê assentimento a algo; para agir, precisamos manter crenças 
factuais sobre nós mesmos e o mundo externo, e também crenças firmes sobre o 
valor ou desejabilidade do fim visado pela ação. Os Acadêmicos céticos e os 
Pirrônicos replicaram ser possível agir sem sustentar tais crenças; os Acadêmicos 
defenderam essa posição com recurso a conceitos estóicos, oikeiōsis e hormē: uma 
impressão do que é naturalmente adequado (phantasia tou oikeiou), combinada com 
um impulso (hormē) para perseguir o objeto da impressão, era suficiente, eles 
argumentavam, para explicar a ação intencional. Não havia necessidade de 
introduzir o “assentimento” à impressão, como supunham os estóicos, e, assim, 
crenças não precisavam entrar de modo algum na psicologia da ação.37 Os pirrônicos 
respondiam com apelo aos phainomena: ao agir, simplesmente se seguem as 

 
35 Investigação sobre o Entendimento Humano, Seção XII, 128. 
36 Plutarco, Adversus Colotem 26, 1122A, e De repugnantiis Stoicorum 47, 1057A; Diógenes Laércio, 9, 

104, 107; Cícero, Academica 2, 24–25. 
37 Referências a algumas das principais fontes são fornecidas nas passagens de Plutarco e Cícero 

na nota anterior. A réplica Acadêmica, que provavelmente remonta a Arcesilau, não avança uma 
posição substantiva; trata-se de uma resposta a uma objeção e, caracteristicamente, busca colocar 
os conceitos estóicos em uso polêmico. 



A.	A.	Long 

77 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

impressões que surgem natural e involuntariamente, não sabemos como, e os 
costumes da sociedade.38 

Mas o fato de que os céticos achavam possível responder à acusação de 
apraxia é de menor interesse aqui do que a natureza da acusação e seus antecedentes 
aristotélicos. Consideremos esta descrição de Pirro em Diógenes Laércio (IX, 62):  

 

Pirro foi coerente com esse modo de vida [isto é, sustentar que nada é 
mais isto do que aquilo], nada evitando e não tomando nenhuma 
precaução, mas enfrentando tudo quanto lhe acontecia — carros, 
digamos, precipícios, cães — e, em geral, entregando nada aos sentidos. 
Mas era mantido a salvo […] por seus discípulos que o 
acompanhavam. 

 

Diógenes, então, acrescenta que essa história, embora atestada por 
Antígono de Cáristo, foi negada por Enesidemo, que dizia que, embora a filosofia de 
Pirro se baseasse na suspensão de juízo, ele não carecia de previdência em sua vida 
cotidiana.39 Temos aqui, portanto, em primeiro lugar, o relato popular de Pirro: ele 
só era salvo de desastres por seus amigos, o que implica que sua filosofia de fato 
tornava a ação impossível; e, em seguida, encontramos a defesa filosófica de Pirro 
por Enesidemo, que reconcilia a suspensão de juízo com o comportamento 
ordinário.  

À luz desse pano de fundo, retornemos à Metafísica Γ. A estratégia de 
Aristóteles para estabelecer o princípio de não-contradição envolve uma distinção 
entre negar o princípio num enunciado e (além disso) acreditar na negação.40 Ele 
deseja mostrar não apenas que é impossível que p e não-p sejam simultaneamente 
verdadeiros, mas também que ninguém, diga o que disser, pode de fato sustentar tal 
crença.  Em 1008b10 ss., ele argumenta que alguém que estivesse no estado de “nada 
crer”, “mas que igualmente pensa e não pensa [tal e tal], não diferiria de uma 
planta”. Que Aristóteles considera isso um estado contrafactual torna-se patente no 
trecho seguinte, extremamente próximo, em pensamento e linguagem, à descrição 
de Pirro que acabo de citar:41  

 

É, pois, completamente óbvio que ninguém é assim, incluindo os que 
sustentam essa tese e quem quer que seja. Pois por que ele caminha até 

 
38 Cf. Sexto, PH 1, 21–24. Até que ponto o pirrônico de fato admite ter crenças de algum tipo é 

uma questão controversa; cf. PH 1, 13, e as discussões de Myles Burnyeat, “Can the Sceptic Live 
His Scepticism?”, em Doubt and Dogmatism, org. Jonathan Barnes, M. F. Burnyeat e Malcolm 
Schofield (Oxford University Press, 1980), e Michael Frede, ‘Des Skeptikers Meinungen’, Neue 
Hefte für Philosophie 15/16 (1979): 102–29. 

39 Antígono de Cáristo escreveu biografias populares de filósofos na parte final do século III a.C. 
Há pouca razão para levá-lo a sério neste ponto; a correção de Enesidemo pode ter contado com 
o apoio de Timon. 

40 Cf. Metafísica, Γ, 1005b35-1006a2; 1009a16-22. 
41 É também muito próxima ao ataque do epicurista Colotes aos céticos Acadêmicos por tornarem 

a vida impossível (ap. Plutarco, Adversus Colotem 27, 1122E ss.), o qual, tal como Plutarco o 
apresenta, se apoia na insistência estóica no assentimento e na crença firme. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

78 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

Mégara e não fica parado quando pensa que deve caminhar?42 Por que, 
logo de manhã, ele não se dirige a um poço ou a um desfiladeiro [cf. 
Pirro], por assim dizer, mas evidentemente toma cuidado, como 
alguém que não considera que cair seja algo igualmente bom e não 
bom. É claro, então, que ele crê que uma coisa é melhor e a outra não é 
melhor; e, se assim é, deve crer que uma coisa é homem e a outra não é 
homem, e que uma é doce e a outra não é doce. Pois ele não busca nem 
crê em todas as coisas indistintamente […] de modo que, ao que 
parece, todos os homens creem que algumas coisas valem 
incondicionalmente. 

 

Aristóteles, portanto, argumenta que, assim como é inevitável que aquele que nega 
o princípio de não-contradição se refute a si mesmo “se disser algo” (1006a11ss.), 
assim também tal pessoa se refuta sempre que faz algo. Esta é exatamente a força 
do argumento da apraxia: ação sem crença firme é impossível, e, portanto, o cético 
se refuta quando age. Aristóteles retorna ao mesmo ponto num contexto já 
mencionado (1011a3 ss.), onde se opõe aos que exigem um critério para tudo. 
Mesmo os que se deixam convencer por argumentos de que é impossível distinguir 
o verdadeiro do falso, não, diz ele, põem tais convicções em prática em seu 
comportamento (1010b10). 

 

5 Ceticismo e Epistemologia Aristotélica 

Aristóteles, se estou certo, antecipou e se opôs a muitas das estratégias padrão que 
mais tarde foram adotadas pelos pirrônicos. Ele tem um lugar importante na 
história do ceticismo grego. Mas o que isso nos diz sobre sua própria filosofia ainda 
está longe de ser claro. Mesmo que o próprio Pirro apenas repetisse formas de 
ceticismo já familiares a Aristóteles, seu significado histórico ainda seria 
considerável. Pirro provavelmente era jovem demais para Aristóteles conhecê-lo, 
mas já devia ser uma figura renomada quando Epicuro e Zenão começaram a 
desenvolver suas filosofias. As teorias epicurista e estóica do conhecimento parecem 
ser tentativas bastante explícitas de refutar o ceticismo em sua forma pirrônica 
inicial.  Ao negar que as coisas sejam acessíveis a qualquer discriminação 
(anepikrita), Pirro lançou um desafio que fez da certeza perceptiva e dos critérios de 
verdade os problemas principais da filosofia. A afirmação problemática de Epicuro 
de que “todas as percepções (aisthēsis) são verdadeiras” deve ser interpretada como 
uma negação intransigente da tese paralisante de Pirro de que nenhuma percepção 
ou opinião é verdadeira ou falsa (p.12 acima). A primazia da epistemologia no 
epicurismo e no estoicismo reconhece o ceticismo como uma presença filosófica 
muito poderosa.  

Aristóteles não se defrontou com o ceticismo como posição fortemente 
sustentada em seu tempo. O ceticismo, no modo como ele o compreende, é em 
grande medida consequência de problemas conceituais que remontam ao século V. 
Se, nas palavras de Myles Burnyeat, Aristóteles não toma como ponto de partida o 
problema da certeza perceptiva, uma explicação pode ser a ausência de um Pirro 
que lançasse o desafio.43 Mas nenhuma exposição das diferenças de epistemologia 

 
42 A menção a Mégara pode ser uma piada às custas dos dialéticos da chamada escola megárica, 

cujo “fundador” foi o socrático Euclides. Para o mesmo argumento geral, cf. Metafísica, K, 
1063a28–35. 

43 Aristotle on Understanding Knowledge, a aparecer em: Aristotle on Science: The Posterior Analytics, org. 
Enrico Berti (Atti dell’VIII Symposium Aristotelicum). 



A.	A.	Long 

79 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

entre Aristóteles e as escolas helenísticas pode negligenciar o fato de que Aristóteles 
apreendeu de modo adequado as questões que promovem o ceticismo grego. A 
diferença entre ele e seus sucessores dogmáticos não consiste em terem estes 
percebido um problema que ele teria perdido; antes, diferem, em geral a favor de 
Aristóteles, quanto à metodologia e à perspicácia filosófica.44 Burnyeat 
corretamente chama a atenção para a familiaridade de Aristóteles com argumentos 
céticos a favor de “conclusões que minariam seu empreendimento” e para o fato de 
ele considerar alguns desses argumentos “dignos de discussão prolongada”. Mas é 
potencialmente enganoso continuar: “ele simplesmente está muito firme em que não 
vai deixar que tais argumentos estruturem suas investigações ou ditem sua escolha 
de pontos de partida”. Eu suprimiria o “simplesmente” e sugeriria que Aristóteles 
foi menos distante e peremptório ao tratar dos argumentos céticos.  

Ele está, afinal, lidando com um grande número de predecessores nomeados 
na Metafísica Γ. O problema sobre verdade e falsidade, que, em sua visão, eles têm, 
é por ele reconduzido à percepção sensível e às aparências conflitantes (1009a22 ss.). 
É certo que ele não se preocupa em distinguir dúvida cética de subjetivismo 
completo ou dogmatismo negativo. Ele assimila a negação do princípio de 
não-contradição a três teses equivalentes: “a mesma coisa é verdadeira e falsa”, “tudo 
é verdadeiro”, “tudo é falso” (1012a29 ss.). Se isso confunde “Protágoras” (o 
subjetivista) com “Demócrito” (o dogmático negativo), não importa. O que interessa 
a Aristóteles e a nós é o raciocínio e, em sua visão, as confusões que levaram filósofos 
a defender posições que dão munição ao cético. 

A razão básica que Aristóteles oferece para a tese de Protágoras é “a crença 
de que a inteligência é percepção sensível, e esta é alteração, donde dizem que o que 
aparece na percepção é, de necessidade, verdadeiro” (1009b12–15). Aristóteles 
atribui essa crença à maioria dos pré-socráticos (incluindo Homero! “segundo 
alguns”).45 Mesmo à parte tais atribuições, o mero fôlego e a concentração de seu 
ataque em Metafísica Γ evidenciam sua preocupação em estabelecer as credenciais 
objetivas da “filosofia primeira”. Muito do que faz recorda o Teeteto e, como Platão, 
Aristóteles nega que a percepção sensível esteja sempre livre de erro (1010b1 ss.). 
Isso está longe de ser sua única razão para evitar a tese protagórica e suas 
consequências pouco agradáveis, mas implica, como sustentarão depois os estóicos, 
que se pode distinguir percepção verídica de percepção não verídica. 

A razão, ao que me parece, pela qual muitas vezes se considerou que 
Aristóteles se preocupa relativamente pouco com o problema da certeza perceptiva 
é o pouco que ele diz a esse respeito em contextos nos quais discute aisthēsis e 
epagōgē.46 Ele não parece oferecer um critério para a verdade de juízos perceptivos, 
como o que os estóicos avançaram com sua phantasia katalēptikē, e às vezes esquiva-

 
44 Burnyeat enfatiza uma mudança do interesse aristotélico em ciência e explicação para questões 

estritamente epistemológicas que, segundo ele, vieram à tona com os estóicos e os céticos 
helenísticos. 

45 1009b28, precedido por referências a Protágoras, Anaxágoras, Demócrito (cf. Aristóteles, De 
anima, 404a27–29), Empédocles, Parmênides, e seguido por menções a Heráclito e Crátilo. 

46 Compare-se às observações de Edwin Hartman em seu interessante livro Substance, Body, and 
Soul. Aristotelian Investigations (Princeton, 1978), pp. 199s.: “A epistemologia, especialmente o 
ceticismo epistemológico, não figura entre as maiores preocupações de Aristóteles; e, quando 
ele se aproxima dela, como em Metafísica, Γ, 5, e De Anima, III, 3, não esclarece bem sua posição 
sobre aquilo que parecem, para muitos filósofos, ser as questões essenciais”. Em contraste, Sir 
David Ross, sobre Metafísica Γ: “O argumento aqui resumido contém, em princípio, quase tudo 
o que se pode ou precisa dizer em refutação tanto do ceticismo completo quanto do sensualismo 
completo”, Aristotle (Londres, 1949, p. 163). 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

80 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

se da questão mediante a estratégia “platônica” de que há coisas imutáveis que não 
são objetos de percepção e, portanto, não estão sujeitas às dificuldades heraclíticas 
ou protagóricas.47 Não creio que Aristóteles simplesmente tome como garantido, 
sem problematizá-lo, que os sentidos forneçam algum material para o 
conhecimento. Quando consideramos as dificuldades do critério estóico em sua 
alegação de que a percepção de particulares por meio da phantasia katalēptikē não é 
apenas verdadeira, mas incapaz de ser falsa, não deveríamos concluir que a ausência 
de tal noção em Aristóteles indica uma lacuna em sua metodologia que ele deveria 
ter preenchido. Se estiver correto em ver Aristóteles antecipando e buscando 
desarmar desafios céticos, pode ser que haja outros dispositivos, ainda não 
considerados, que tenham relevância para os debates posteriores entre céticos e 
dogmáticos. Os pontos talvez mais dignos de discussão aqui talvez sejam a sua 
teleologia, seu tratamento dos endoxa e sua concepção de que as condições do 
conhecimento variam conforme o seu objeto. 

A título de prefácio a esses pontos, convém lembrar que Aristóteles em 
parte alguma considera a possibilidade do solipsismo. Essa jamais foi uma questão 
importante na filosofia antiga. Nem Acadêmicos nem pirrônicos acusaram seus 
adversários de supor que algo existisse fora de sua própria consciência. Ambas as 
partes davam por pressuposto que a ativação de nossos sentidos é em geral causada 
por algo que existe “fora”. O debate acerca das aparências era uma controvérsia 
sobre a validade da percepção sensível como evidência de estados de coisas externos. 

Epistemologia e percepção sensível se encontram na abertura da Metafísica: 
“Todos os homens possuem naturalmente o desejo de conhecer” (980a1). Aristóteles 
argumenta em favor dessa asserção por meio de uma série de etapas. Ela se 
fundamenta inicialmente no apelo à evidência (sēmeion) do deleite que os homens 
sentem em suas aisthēsis. Isto, por sua vez, é justificado pela afirmação de que os 
sentidos são amados, especialmente a visão, não apenas por sua utilidade, mas por 
si mesmos. A prova disso, argumenta Aristóteles, é que escolhemos ver, acima de 
tudo o mais, mesmo quando não estamos exercendo a visão a fim de agir. Isso se 
deve, diz ele, ao fato de que a visão é o sentido que, mais do que qualquer outro, nos 
torna capazes de compreender (gnōrizein) e revela muitas diferenças (diaphoras).48  
Observe que Aristóteles não argumenta formalmente em favor da conclusão 
duvidosa de que o conhecimento deve ser possível porque todos os homens o 
desejam. A inferência ao desejo universal de conhecimento, a partir do prazer que 
sentimos na percepção sensível, apoia-se na suposição de que a aisthēsis é uma fonte 
de conhecimento. Uma vez que a conclusão sobre o desejo universal de 
conhecimento, como generalização, é difícil de negar, um cético terá de dizer que o 
valor cognitivo que Aristóteles atribui aqui aos sentidos está deslocado. Ele deve, 
então, explicar por que os homens têm de fato um desejo de conhecimento, se quiser 
discutir com Aristóteles. 

A sugestão de que há uma relação natural entre os poderes discriminativos 
dos sentidos e o desejo de conhecimento foi repetida pelos estóicos (ou pela versão 
do estoicismo de Antíoco de Ascalão), quando argumentaram que os homens usam 
seus sentidos a fim de atualizar sua aptidão para o conhecimento: “Uma vez que a 
mente humana é supremamente adaptada ao conhecimento das coisas e à 
consistência de vida, ela abraça em particular a compreensão e a percepção 
(cognitionem et istam katalēpsin)... que ama tanto por si mesma quanto também por 

 
47 Cf. Metafísica, Г, 1009а36-8, 1010a32ss; K, 1063a10ss. 
48 Cf. Aristóteles, Tópicos, 113a32, De sensu, 437a3, sendo que esta última passagem mostra que as 

“diferenças” reveladas pela visão incluem figura, tamanho, movimento e número. Ver também 
Teofrasto, Metafísica 8b10ss. 



A.	A.	Long 

81 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

sua utilidade. Portanto, ela usa os sentidos.....”49 Isto se dá em um contexto no qual 
o cético acadêmico está sendo longamente respondido. Não digo que isso indique a 
motivação de Aristóteles em Metafísica A, 1. Os paralelos, contudo, entre os dois 
textos são suficientemente estreitos para sugerir uma de suas razões, logo no início 
da Metafísica, para vincular o valor cognitivo da aisthēsis ao desejo humano natural 
de conhecimento.50 

Assim como os estóicos mais tarde responderiam aos Acadêmicos (Cic. 
Acad. 2, 19 ss. e 51 s.), também a defesa aristotélica da acurácia geral da percepção 
sensível apoia-se em premissas teleológicas relativas às necessidades fundamentais 
do animal, bem como na referência a condições padrão.51 Ele diz no De sensu 
(436b18-437a3) que os três sentidos à distância existem “por causa da segurança”, 
isto é, para detectar alimento e evitar dano. “As muitas diferenças que eles anunciam 
são os fundamentos do conhecimento teórico e prático”, uma ampliação da tese 
apresentada em Metafísica A, 980a27. Assim, a vida animal em geral e a vida humana 
em particular pressupõem capacidades de discriminar entre itens no ambiente 
externo. Aristóteles não se impressiona com o fato das pessoas cometerem erros 
perceptivos. Ele, ou o autor peripatético de Metafísica K, insiste que “a mesma coisa 
jamais parece doce a um grupo de provadores e o oposto a outro grupo, a menos 
que o órgão sensorial e kriterion de tais sabores pertença, em um dos dois casos, a 
pessoas que estejam danificadas e feridas” (1062b36ss.). O erro é tipicamente devido 
a ‘opiniões’ (doxai) ou ‘imaginações’ (phantasiai), e não aos dados fornecidos na 
percepção.52 Além disso, não é quando ‘prestamos cuidadosa atenção ao objeto da 
percepção que dizemos “isto   nos parece ser um homem”, mas sim quando não o 
percebemos claramente’ (enargōs).53 Erros perceptivos tendem a surgir se alguém 
está seriamente doente ou num estado altamente emocional (De insomniis 460b3ss). 

Aqui, então, encontramos Aristóteles respondendo, ou fornecendo material 
para responder, a objeções céticas sobre o valor cognitivo da percepção sensível, e 
respostas semelhantes têm sido frequentemente usadas desde seu tempo. Talvez 
seja, contudo,  de maior importância, para a história dos debates posteriores na 
Antiguidade entre dogmáticos e céticos, o seu tratamento dos endoxa ou phainomena. 
Todo estudante do pensamento de Aristóteles é profundamente devedor ao estudo 
de G. E. L. Owen, “Tithenai ta phainomena”.54 Owen demonstrou que phainomena, 
em Aristóteles, abrange tanto as opiniões que foram adotadas sobre um assunto 
quanto observações empíricas, e que a mesma ambiguidade acompanha seu uso de 
epagōgē e aporiai. Como Owen mostrou, as opiniões sustentadas por muitos ou pelos 
sábios são usadas por Aristóteles tanto como meios de estabelecer o tema de suas 
investigações e seus problemas quanto como evidência que ele próprio pode usar ao 
propor soluções. “Pois se as dificuldades são resolvidas e as endoxa permanecem de 
pé”, como diz Aristóteles tanto na Física quanto na Ética, “isso por si só é uma prova 

 
49 Cícero, Academica 2, 31; outras passagens desse contexto podem ser utilmente comparadas com 

Aristóteles, especialmente 2, 21–23. Seguindo o estóico Panécio, Cícero enfatiza o desejo natural 
do homem de descobrir a verdade, De officiis 1, 13. 

50 A abertura da Metafísica seria particularmente bem conhecida se Jaeger tiver razão ao remontar 
sua origem a um tratamento mais desenvolvido no Protrepticus, Aristoteles (Berlim, 1955), p. 68ss. 

51 Para uma boa discussão desse ponto, cf. Irving Block, ‘Truth and Error in Aristotle’s Theory of 
Sense Perception’, Philosophical Quarterly 11 (1961): 1–10. 

52 Cf. Aristóteles, De anima III, 3, especialmente 428a5–428b9. 
53 De anima 428a12–15. Com isso conferir o apelo estóico aos esforços que as pessoas fazem para 

obter uma impressão clara e marcante do objeto sensível, em Cícero, Academica, 2, 19; Sexto 
Empírico, Adversus mathematicos, 7, 258. 

54 Aristote et les problèmes de méthode (ver n. 8 acima), pp. 83–103, reimpresso em Articles on Aristotle 1. 
Science (Londres, 1975), ed. J. Barnes, M. Schofield, R. Sorabji, pp. 113–126. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

82 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

suficiente”.55 E, mais adiante: “As endoxa também se apoiam na experiência, mesmo 
que a deturpem”. Se não o fizessem, Aristóteles não poderia encontrar lugar para 
elas em sua epistemologia; tal como é, um endoxon que seja compartilhado por todos 
os homens é ipso facto inquestionável.56 

A paciente acumulação, por parte de Aristóteles, das opiniões de seus 
predecessores, tão distinta, ao que parece, do procedimento de Platão, não foi 
motivada por um interesse na história intelectual per se. Ela deriva antes de 
considerações, mencionadas anteriormente neste artigo, relativas ao desejo humano 
geral de conhecimento, à dificuldade da apreensão individual da verdade, ao valor 
da coleta progressiva e coletiva de material e, posso acrescentar aqui, à disposição 
científica treinada.57 “Não podemos todos falhar”, diz ele, e é essa fé geral na 
racionalidade humana que justifica muitos de seus levantamentos aporéticos. Assim, 
no primeiro livro da Física, ele procura estabelecer que o resto de seus predecessores 
assumiu, de algum modo, que as archai são opostos; ele acrescenta então: “e com boa 
razão” (kai touto eulogōs, 188a27), o que justifica fornecendo suas próprias 
considerações lógicas para a tese de que os opostos de fato preenchem a função de 
archai irredutíveis. Seria simplificar demais dizer que Aristóteles se interessa 
primordialmente por buscar o denominador comum em opiniões opostas, como se 
isso bastasse, por si só, para servir de base a um argumento positivo. Ele, contudo, 
certamente considera essencial descobrir, onde pensa poder fazê-lo, uma estrutura 
lógica comum em opiniões discrepantes.58 

Ambos, os estóicos e os epicuristas, recorreram ao consensus omnium como 
apoio para algumas de suas posições. Os estóicos, em especial, apelavam às koinai 
ennoiai, as opiniões gerais das pessoas, como suporte para uma grande variedade de 
teses. Ao fazê-lo, estavam endurecendo, num procedimento dogmático, um 
expediente flexível de grande importância para a dialética e a metodologia de 
Aristóteles. Ele próprio chama os “princípios demonstrativos”, “a partir dos quais 
todos demonstram” (isto é, os princípios de não-contradição e do terceiro excluído), 
de koinai doxai (Metafísica, B, 996b26ss.). Inversamente, Sexto Empírico julgou 
necessário avançar em argumentos contra “o consenso da maioria” (consensus 
plurimorum) como critério de verdade.59 

O último ponto que quero mencionar, em relação ao ceticismo grego 
posterior, é um que distancia Aristóteles de maneira importante dos novos 
dogmáticos da era helenística. Nem no estoicismo, nem no epicurismo encontramos 
a gama de distinções e qualificações que Aristóteles estabelece a respeito dos 
próprios objetos de conhecimento e dos procedimentos epistemológicos. Ao 
distinguir, como o faz, entre experiência (empeiria) e técnica (technē), compreensão 
do particular e compreensão do universal, o que é mais próximo de nós na percepção 
e o que é mais distante da percepção, mas anterior por natureza, conhecimento do 
fato e conhecimento da explicação60 — por meio dessas e de outras distinções, 

 
55 Op. cit., p. 9, citando Aristóteles, Ética a Nicômaco 1145b6–7 e Física 211a7. 
56 Op. cit., p. 11, citando Aristóteles, De divinatione per somnum 462b14–18 (para a primeira frase 

citada acima) e (para a última) Ética a Nicômaco 1172b36–1173a1; cf. 1153b27–28, Ética Eudêmia 
1216b26–35. 

57 Cf. Aristóteles, Metafísica 993b14, Segundos Analíticos II, 99b18, Ética a Nicômaco 1139b31. 
58 Para outros exemplos, cf. Le Blond, Logique et méthode chez Aristote, pp. 260ss. 
59 Cf. Sexto Empírico, PH 2, 43–45; Adv. math. 7, 327–334. 
60 Todos esses elementos se encontram no primeiro capítulo de Metafísica A, e os três últimos, em 

diversas formas, em muitas outras partes de sua obra. Sobre a distinção entre “na maior parte 
dos casos” e “necessariamente”, cf. Jonathan Barnes, ‘Aristotle’s Theory of Demonstration’, 
Phronesis 14 (1969): 134–136, que explora seus aspectos lógicos e epistemológicos de um modo 
que me parece complementar algumas das sugestões apresentadas acima. 



A.	A.	Long 

83 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

Aristóteles tornou a tarefa do cético mais difícil, ou ao menos mais complexa, do 
que ela viria a ser na filosofia helenística. O mesmo resultado decorre de sua 
insistência reiterada em não formular perguntas inadequadas, em não buscar  
justificação para tudo e em usar a metodologia apropriada ao objeto em questão. 
Basta recordar suas observações bem conhecidas sobre a considerável divergência 
e incerteza que cercam os conceitos éticos e sua inferência, a partir disso, de que 
“devemos nos contentar em fornecer um esboço da verdade”, e não uma 
demonstração matemática (Ética a Nicômaco, 1094a19ss.). Sem dúvida por essa 
razão ele se mostra particularmente ansioso, nos tratados éticos, em proceder em 
conformidade com as “opiniões comuns” e procurar estabelecê-las sobre uma base 
crítica bem fundamentada.61 

Aristóteles não tenta resolver toda aporia. Ele reconhece que, sobre alguns 
temas, “opiniões contraditórias” podem, com boa razão, ser sustentadas.62 Por 
razões que mal posso apenas insinuar aqui, os novos dogmáticos do período 
helenístico não se deram por satisfeitos com a exploração dos argumentos pro e 
contra em áreas de maior controvérsia. Não bastava compreender a natureza do 
problema e apresentar uma solução plausível. Os estóicos, em particular, estavam 
convencidos de que se poderiam oferecer respostas demonstravelmente certas para 
todos os principais problemas da filosofia. Seu sábio ideal é infalível em todos os 
seus juízos teóricos e práticos, e os estóicos pensavam que tal conhecimento, embora 
impossível de atingir de fato, poderia e deveria ser justificável e buscado. Não é 
acidental, então, que os céticos acadêmicos se defrontavam continuamente com os 
estóicos, nem tampouco que os estóicos figuram como alvos principais da dialética 
pirrônica. 

Aristóteles, embora viesse a ser considerado mais tarde como o modelo da 
filosofia sistemática, era um adversário mais difícil. Ele podia até ser caracterizado 
por Cícero como tendo a consuetudo de omnibus rebus in contrarias partes disserendi (o 
hábito de discutir sobre as partes contrárias acerca de todos os temas)(Tusculanas, 
2, 3, 9). Não menos distorcida é a tentativa de Sexto de indicar o critério de verdade 
para Aristóteles: percepção (aisthēsis) para os perceptíveis, intelecto (nous) para os 
inteligíveis, sendo que a aisthēsis se relaciona com o nous como uma balança para a 
nossa pesagem das coisas ou como uma régua para nossos assentimentos do reto e 
do curvo (Adv. math. 7, 217–26). Trata-se de uma tentativa, baseada no último 
capítulo dos Segundos Analíticos B, de encaixar Aristóteles no esquema dialético de 
Sexto para considerar todas as opiniões dos dogmáticos a respeito do critério de 
verdade. Tal tentativa não oferece, contudo, qualquer indicação do que é ler 
Aristóteles, seja nos tratados em que ele procura resolver dificuldades e estabelecer 
seus próprios princípios, seja no próprio Organon. Acima de tudo, não mostra a 
impossibilidade de dar qualquer descrição simples da filosofia de Aristóteles.63 Ele 
partilha com os estóicos uma crença profundamente enraizada na racionalidade do 
universo e na capacidade humana de compreendê-lo; mas partilha também com 

 
61 Teofrasto enfrenta de modo semelhante a pluralidade de tipos de conhecimento: “o ponto de 

partida e a coisa mais importante é o método adequado” (tropos), Metafísica 9a11s. Tal como 
Aristóteles, ele sustenta que as pessoas que buscam uma razão (logos) para tudo destroem a razão 
e, junto com ela, o conhecimento: “[...] procuram-na em casos em que não há, nem pode haver, 
nenhuma”, Metafísica 9b21–24. 

62 Cf. Aristóteles, Ética Eudêmia 1235b13–18, sobre a amizade, e outras passagens citadas por 
Aubenque (ver n. 8 acima), p. 15. 

63 Citarei, contudo, o admirável comentário de Ross sobre a Metafísica: “Para Aristóteles, ela 
permanece, do começo ao fim, uma questão de ‘problemas’ ou ‘dificuldades’ ... no conjunto, não 
um sistema dogmático, mas uma série de ensaios em busca da descoberta da verdade numa 
região que ele sente ser plena de obscuridade.” Ross, Aristotle (ver n. 46 acima), p. 155. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo	grego 

84 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85	-	ISSN	1981-4534 

Sexto a determinação de examinar e, se necessário, considerar insuficientes as 
opiniões que foram expressas sobre um tema e de deixar alguns problemas em 
aberto. 

Em conclusão, procurei mostrar em que sentido Aristóteles pertence  à 
história do ceticismo grego. Ele estava ciente da necessidade de proteger suas 
próprias investigações e metodologia contra uma série de ameaças ao conhecimento. 
Algumas delas são expedientes dialéticos, um número notável dos quais reaparece 
nos “modos” formalizados do pirronismo posterior. Outras remontam mais 
especificamente a debates do século V a. C., já amplamente tratados por Platão — o 
fluxo heraclíteo e a tese de Protágoras acerca das aparências. Aristóteles, 
entretanto, não seguiu a via característica de seus predecessores ao procurar uma 
metafísica de dois mundos que colocasse os fenômenos fora do âmbito do 
verdadeiramente cognoscível.  Como os estóicos e os epicuristas, ele não tem 
reservas, ao menos em sua prática, quanto à possibilidade de conhecer objetos 
perceptíveis64, e fica exposto à crítica cética moderna segundo a qual jamais 
podemos ter certeza de que algo exista fora de nossa consciência.65 Coloco em 
dúvida, contudo, que ele tivesse revisto seus procedimentos em algum aspecto 
substancial, caso tivesse lido os livros de Sexto Empírico. Muitas das estratégias 
dialéticas ali contidas eram familiares a Aristóteles, que lidou com elas de um modo 
francamente vigoroso. Assim, legou aos filósofos posteriores uma série de defesas 
contra o ceticismo, algumas das quais eles adotaram, e uma metodologia que 
transforma os motivos do cético para abandonar a busca do conhecimento em razões 
para manter a investigação e alimentar a esperança de uma solução. 

 

6 Pós-escrito 

Há, porém, uma interpretação alternativa do material “cético” em Aristóteles, caso 
se suponha, com Felix Grayeff (Aristotle and his School, London, 1974), que o corpus, 
tal como editado por Andrônico, reflete “o ensino, não apenas de Aristóteles, mas 
de duas ou três gerações de filósofos peripatéticos” (p. 82). Grayeff, cujo interesse 
principal recai sobre os livros centrais da Metafísica, encontra muitos contextos (por 
exemplo, Z 10 e 12; cf. pp. 97, 101s.) que lhe sugerem argumentos peripatéticos 
suscitados por objeções céticas. Ele vê o Alfa menor da Metafísica como um discurso 
explicitamente anti-cético, observando que “Aristóteles não teria sido perturbado 
pelos céticos na medida em que o seu autor o é” (p. 68). Como eu, Grayeff nota 
muitos textos aristotélicos que têm paralelos em Sexto Empírico, mas diverge 
completamente de mim ao tomá-los como evidência de que seus autores eram pós-
aristotélicos que escreveram com plena consciência dos pirrônicos e dos céticos 
acadêmicos. Infelizmente, eu não conhecia as opiniões de Grayeff quando escrevi 
este artigo, e só posso comentá-las brevemente aqui. Seu livro me parece reforçar 
as teses que formulei a respeito das antecipações, por parte de Aristóteles, do 
ceticismo grego em seu sentido formal e de sua preocupação em proteger seus 
próprios procedimentos contra desafios céticos. O argumento de Grayeff em favor 
de referências, feitas por peripatéticos posteriores, a material cético (e também 

 
64 O que não significa negar passagens em sua obra que indicam “um confronto entre a necessidade 

das coisas cognoscíveis e a contingência da natureza”, Jonathan Barnes (n. 60 acima), p. 134, 
cujo convincente relato do propósito educacional do silogismo demonstrativo ajuda a resolver 
o dilema. 

65 “Crítica cética moderna”, isto é, de Descartes em diante, por razões defendidas de maneira 
interessante por Myles Burnyeat, ‘Idealism and Greek Philosophy: What Descartes Saw and 
Berkeley Missed’, em Idealism: Past and Present, ed. G. Vesey (Royal Institute of Philosophy Lectures, 
vol. 13, 1980). 



A.	A.	Long 

85 

 
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	65-85-	ISSN	1981-4534 

estóico e epicurista) dentro do corpus como um todo, contudo, não é convincente (cf. 
G. B. Kerferd, Classical Review 90 [1976] 212). Seria de esperar uma semelhança 
terminológica muito mais estreita com as escolas helenísticas nas partes 
supostamente “tardias” do corpus, e é mais provável, por muitos motivos, que os 
paralelos que de fato existem se expliquem (fora spuria como o De mundo) pela 
influência de Aristóteles sobre as escolas helenísticas.66 

 
 

 
66 Pelo ócio necessário para trabalhar neste artigo, estou em débito para com a Princeton 

University, que me elegeu senior fellow do Council for the Humanities no semestre de outono 
de 1978–79, e para com o Institute for Advanced Study, do qual tive o privilégio de ser membro 
no segundo semestre desse mesmo ano. Na revisão do texto, fui auxiliado por comentários e 
críticas de Myles Burnyeat e Gisela Striker. 


