Sképsis: Revista de Filosofia 65
ISSN 1981-4534
Vol. XVI, N. 31, 2025, p. 65-85

ARISTOTELES E A HISTORIA DO CETICISMO GREGO

A. A. Long

University of California, Berkeley
Email: aalong(@berkeley.edu

Traducio: Gabriel Geller Xavier
Universidade Federal de Ouro Preto
Email: gabriel.xavier@ufop.edu.br

1 Introducgio

Ninguém jamais considerou o “mestre daqueles que sabem” como um cético!, e a
histéria moderna do ceticismo antigo raramente achou necessario mencionar seu
nome. Aristételes tem a honra de ser o primeiro filésofo mencionado por Sexto
Empfrico na introdugdo de suas Hzpotzposes Pirronicas como um dogmatikos: “aquele
que, nas investigacdes filoséficas, cré ter descoberto a verdade” (PH I, 8). Meu
objetivo, neste artigo, ndo é lancar divida sobre as credenciais dogmaticas de
Aristételes, abordarei apenas incidentalmente detalhes técnicos de sua teoria do
conhecimento. O que me interessa é uma série de questdes que parecem ter sido em
grande parte ignoradas. Qudo ciente é Aristételes do desafio cético ao
conhecimento, e em que medida se empenha em respondé-lo? Como ele avalia
pensadores gregos anteriores que foram considerados precursores dos Céticos
oficiais? Em que medida, se é que em alguma, sua prépria obra influenciou e
antecipou os debates entre Céticos e dogmaticos, tal como mapeados nas Académicas
de Cicero e nos escritos de Sexto Empirico? Essas questdes ndo podem ser
plenamente respondidas em um unico artigo; este estudo é, nesse sentido,
programético. Pretendo, porém, sustentar que tais linhas de investigagdo sdo
promissoras e, mais especificamente, que Aristételes merece mais do que uma nota
de rodapé ocasional nas histérias do ceticismo antigo.

Ha, por certo, uma razdo aparentemente excelente para a omissdo de
Aristételes de tais livros: o Ceticismo grego (com maitscula, enquanto movimento
tiloséfico autoconsciente) foi um desenvolvimento pds-aristotélico. Como a maioria
das generalizagdes, essa afirmagio corrente suscita varias questdes. Os fundadores
eponimos das chamadas duas escolas do ceticismo, o Pirronismo e a Nova Academia,
atuaram em periodo posterior ao de Aristételes. O género do ceticismo antigo, ao

7

qual se subordinam o Pirronismo e a Nova Academia, é uma pega de ordenagio

1 <1l maestro di color che sanno’, Dante, Divina Comédia, Inferno, Canto IV, verso 131.

A tradugéo que se segue foi realizada com autorizagao do autor e toma por base a
versao originalmente publicada em: O’'MEARA, D. J. (org.). Studies in Aristotle.
Washington, D.C.: The Catholic University of America Press, 1981, p. 79-106. O
texto foi posteriormente republicado, com eventuais revisdes menores, em: IRWIN,
T. (org.). Classical Philosophy. Collected Papers. v. 7. New York: Garland, 1995, p.
407-434; e em: LONG, A. A. From Epicurus to Epictetus: Studies in Hellenistic and
Roman Philosophy. New York: Oxford University Press, 2006, p. 43—-69. Agradeco
a Nazareno de Almeida pela leitura criteriosa desta tradugcdo, bem como pelas
sugestdes e indicagbes de aprimoramento.

65

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

enciclopédica destituida de autoridade histérica. Arcesilau e Carnéades nio se
identificavam como “céticos”, tampouco “neoacadémicos’, mas “académicos”,
membros da tradigdo platonica. Os céticos pirronicos diferenciavam os Académicos
tanto dos dogmdticos quanto dos céticos propriamente ditos, que se diziam
discipulos de Pirro: os Académicos, de acordo com os pirrdnicos, negavam a
possibilidade de alcancar a verdade, enquanto estes persistiam em procura-la2.

A Academia parece ter, em grande parte, deixado Pirro de lado, e os
pirronicos posteriores consideraram o que denominamos Académicos céticos como
um dentre varios possiveis candidatos a designagio de ‘cético’ no sentido pirrénico
— nenhum dos quais, submetido ao exame por critérios pirrénicos, justificaria tal
designac¢do.? Entre os demais considerados e rejeitados figuram Her4clito,
Protagoras e Demécrito. Todos os trés, porém, foram considerados por Aristételes
— assim como, pelo menos, os dois primeiros o haviam sido por Platio — como
representando um desafio ao conhecimento (ver abaixo, pp. 10—11); e os primeiros
céticos helenfsticos viam-se como parte de uma tradi¢io em curso. E praticamente
certo que o proéprio Pirro fol influenciado por Xenéfanes e Demdcrito e altamente
provavel que o académico Arcesilau tenha buscado amparo para sua ignorancia em
Sécrates e em muitos filésofos pré-socraticos.* Se estavam justificados ao fazé-lo,
nio é minha preocupagio aqui, mas, antes, o mero fato de que eles nio reivindicavam
originalidade completa em seu ceticismo. O historiador moderno do ceticismo
antigo precisa recuar ao perfodo pré-aristotélico; sugiro, porém, que demore seu
olhar sobre Aristételes antes de passar a Pirro e 8 Nova Academia.?

Antes de entrar nos detalhes, cabem alguns comentdrios sobre minha
metodologia e sobre o que espero estabelecer. Para elucidar as questdes do
paragrafo inicial, proponho examinar Arist6teles sob dois pontos de vista: primeiro,
gostaria de indagar em que medida ele e os Céticos oficiais (considerando,
principalmente, Sexto Empirico) compartilham um terreno comum de
procedimento, suficiente para que se possa supor que poderiam ter mantido um
debate fecundo acerca dos propésitos e métodos da filosofia; segundo, interesso-me
pela aparente preocupagdo de Aristételes com certos argumentos ou objecdes que
se tornaram o repertério habitual das controvérsias céticas com dogmaticos. H4
certa sobreposi¢do entre esses dois pontos de vista e ndo procurarei manté-los
completamente separados. Os textos aristotélicos pertinentes ao segundo tépico
sdo, no entanto, mais restritos que aqueles invocados para discutir o primeiro e as
inferéncias filoséficas e histéricas que se podem extrair do material nfo
correspondem inteiramente nos dois casos. Existem vérios paralelos notaveis entre
as preocupagdes de Aristételes — especialmente em Metafisica I — e temas
debatidos pelos estdicos e seus opositores céticos. A interpretacdo desses paralelos,
porém, esta fadada a ser controversa. Em nome da clareza, pareceu-me adequado

2 Sexto Empirico, PH 1, 2—4. Ha excelentes razdes para duvidar da historicidade dessa distin¢éo,
Cicero, Academica 1, 44—45 (Arcesilav), Academica 2, 28 (Carnéades).

3 Sexto Empirico, PH 1, 210241, sendo 220-235 referentes a Academia.

4 Sobre Pirro e Xenodfanes, cf. meu artigo “Timon de Fliunte: pitronico e satirista’, Proceedings of
the Cambridge Philological Society, 204 (1978): p. 77-79, 82; e, sobre Democrito, M. dal Pra, Lo
scetticismo greco (Roma—Bari, 1975), vol. I, p. 47 e segs. Sobre Arcesilau, cf. Cicero, Academica 1,
44; Plutarco, Contra Colotes 26, 1121F-1122A, com comentarios de B. Einarson e Ph. De Lacy,
ed. Loeb, Plutarch Moralia XIV, p. 156; quanto a Academia cética em geral, cf. Cicero, Academica
2, 72-76.

> Em contraste, o mais influente estudioso do ceticismo antigo, Victor Brochard, menciona
Aristételes apenas para descartar sua relevancia (Les sceptigues grees, Paris, 1923, p. 29). Cf,,
potém, o cotretivo muito util ja oferecido por Philip De Lacy, ‘o0 pddiov and the Antecedents
of Ancient Scepticism’, Phronesis 3 (1958): 59-71, especialmente pp. 61-64, 70-71.

66

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

assumir uma posi¢do definida sobre sua significagio; reconhego, porém, que alguns
poderdo julgar que Aristételes antecipa em menor grau do que suponho as questdes
posteriores.

O ponto mais importante a reconhecer neste estagio da pesquisa é, porém,
o terreno comum, qualquer que seja a forma de interpreta-lo. Ndo faz parte do meu
argumento que estéicos e céticos tenham lido todos — ou a maioria — dos textos
de Aristételes que mencionarei, embora julgue isso altamente provavel e a maneira
mais economica de explicar algumas das evidéncias. Tampouco convém esquecer
que o desenvolvimento da dialética grega trouxe a luz, por assim dizer,
autonomamente, questdes concernentes a prova e a verdade, o que pode langar
davida sobre a antecipagio, por Aristételes, do ceticismo, ou sobre dogmaéticos e
céticos posteriores terem aprendido com ele. Ndo havia nada exatamente como o
Pirronismo ou o Ceticismo Académico na filosofia grega até a época de Aristételes.
Feitas todas essas ressalvas, cabe ao leitor decidir o que fara do material.

2 Aristételes e Sexto Empirico: comparacio e contraste

Pode ser ttil indicar o caminho comparando e contrastando alguns dos objetivos e
dos métodos dialéticos de Aristételes com aqueles professados por Sexto Empirico.
Nesse processo, devemos lembrar que, embora Sexto provavelmente tenha escrito
por volta de 200 d.C,, ele utiliza a metodologia e o material de pirrdnicos anteriores,
especialmente Enesidemo, que deixou a Academia e declarou lealdade a Pirro em
meados do século I a.C.6

Eis o que Sexto nos relata sobre a origem (arché) do ceticismo:

Homens de grande animo (hoi megalopsychos ton anthropon),
perturbados pela discrepancia (anomalia) nas coisas e em davida sobre
a quais delas deveriam antes conceder sua aprovagdo, puseram-se a
investigar o que é verdadeiro nas coisas e o que é falso, com o objetivo
de cessar de serem perturbados, como resultado de decidir sobre
(epikrisis) essas questdes. (PH 1.12)

Pouco depois, Sexto repete esse relato sobre o ponto de partida filosético do
cético, observando seu desejo de decidir sobre (epikrinai) a verdade dos
estados mentais (ou aparéncias, phantasiai); e entdo acrescenta:

Ele [isto é, o proto-cético| caiu em um desacordo ‘de peso igual
(1s0sthené diaphonian), e, sendo incapaz de decidir , suspendeu o juizo;
enquanto se encontrava nesse estado, sobreveio-lhe, como que por
acaso (lychikos), a auséncia de perturbagdo (atararia) quanto ao
contetdo das crengas. (PH 1.26)

De acordo com esse relato, o cético original era um filésofo de animo firme,
que desejava alcancar a verdade, como meio de resolver as discrepancias ou

6 A biografia de Enesidemo ¢ altamente problematica, mas o que se afirma acima tem a
autoridade de Focio (Myriobiblion, c6d. 212); cf. Brochard, Les sceptiques grees, p. 244, n. 3; John
Glucker, Antiochus and the Late Academy (Gottingen, 1978), pp. 116-118.

67

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

desacordos que o perturbavam em sua experiéncia do mundo. Como resultado de
suas investigagdes, descobriu ser simplesmente incapaz de decidir entre questdes
conflitantes de aparente peso igual, e a suspensdo do juizo daf decorrente deu-lhe,
ao fim e ao cabo, aquilo que buscava desde o inicio — a liberdade de perturbagio.
As nogdes cruclais nesse relato sdo: primeiro, a perturbagéo ou aporia diante de fatos
ou opinides aparentemente conflitantes; segundo, sua investigacdo filoséfica;
terceiro, as tentativas de resolver as discrepancias, isto é, descobrir um critério;
quarto, a descoberta de uma razio pela qual elas ndo podem ser resolvidas, isto é, a
igualdade de peso dos fatos ou opinides conflitantes; e, quinto, a suspenséio do juizo
acerca— ou a recusa em aceitar a verdade objetiva— de p ou de ndo-p como remédio
para a perturbagio inicial ou aporza.

Como Aristételes poderia reagir a essa biografia filoséfica? Ele poderia
dizer que Sexto tomou de sua Metafisica os trés primeiros estagios. Para Aristételes,
é o espanto (thaumazein) e a aporia que levaram os primeiros filésofos a levantar
questdes sobre “perplexidades imediatas” e, depois, “maiores”, como, por exemplo,
as mudancas da lua e do sol (Met. A, 982b11-17). O que Sexto chama de desejo de
escapar da perturbacio (atarakthénai) é por Aristételes concebido como desejo de
escapar da “ignorancia”, agnoza (982b17—18). O problema da andmalia nas coisas —
ou das opinides discrepantes — que conduz a terceira etapa em Sexto, é também um
tema que surge logo no inicio da Metafisica. No capitulo inicial do Livro II (Alfa
Menor), Aristételes procura mostrar por que as dificuldades que cada individuo
encontra ao tentar contribuir para a apreensio da verdade nio impedem que a soma
de suas contribui¢des alcance algo considerdvel.” Ele propde uma teoria do
conhecimento progressivo e cumulativo, baseada na premissa de que nenhum
individuo pode contribuir com mais do que uma pequena parte, mas que nio
podemos todos falhar’. Além disso, as dificuldades que experimentamos podem
provir de nés mesmos e ndo estar ‘nas coisas’.

Em seguida, no inicio do Livro III (Beta), Aristételes expde os problemas
da metafisica sob a forma de uma série de aporiai — ‘pontos de vista conflitantes’.
A semelhanga de Sexto, ele afirma que aqueles que desejam livrar-se das
dificuldades devem estudé-las bem:

pois a provisdo posterior de recursos (euporia, o contrario de aporia) é
a liberagdo das dificuldades anteriores, e a liberagdo é impossivel
quando nio conhecemos o né... é impossivel avangar.s

Ele sustenta que o exame das aporiai, com o propésito de esclarecer o terreno, é um
pré-requisito necessario a qualquer investigacao filoséfica, e conclui essa introdugdo
dizendo que aquele que ouviu ambos os lados estd necessariamente em melhor
posigéo para decidir ou julgar (krinaz, 995b2—4.).9

N

7 Cf. Etica Eudémia 1, 6, 1216b30-1, quanto a “afinidade de cada ser humano com a verdade”.

8 995a28-33. Estudos tteis sobre o método aporético de Aristoteles e seu significado positivo
foram escritos por J. M. Le Blond, Lagigue et méthode cheg Aristote (Patis, 1939), e por P.
Aubenque, ‘Sur la notion aristotélicienne d’Aporie’, em Aristote et les problémes de méthode, org. S.
Mansion (Anais do 2° Symposinm Aristotelicum, Lovaina e Paris, 1961), pp. 3—19.

? Esse comentirio recorda a utilidade epistemolégica da dialética, tal como exposta em Tdpicos
1.2, 101a34-36: pros de tas kata philosophia epistemas, hoti dynamenoi pros amphotera diaporésai raion en
hekastois katopsometha taléthes te kai to psendos. A nog¢ao de aporia como igualdade de argumentos

68

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

E interessante notar o alcance dessa afirmagio para nossa comparagio e
contraste. O pirronico afirma que o resultado de considerar e pesar opinides
divergentes é a auséncia de qualquer meio de decidir entre elas;constata-se que
possuem peso equivalente e, por isso, sua busca filoséfica cessa de imediato.
Aristételes, por outro lado, pensa que o levantamento de opinides discrepantes
rende resultados positivos, ao expor os problemas a considerar e fornecer material
possivel para sua solugdo. O pirrénico encontra nas opinides discrepantes e na
auséncia de um critério para decidir entre elas a razdo principal para suspender o
juizo sobre como as coisas sdo na realidade (externamente a nés, objetivamente,
etc.). Aristételes vé as opinides discrepantes como consequéncia natural da
indagag¢io humana: constituem as endoxa, as opinides comumente aceitas sobre um
tema, e sua discrepancia ndo é motivo para desesperar de uma solu¢fo, mas algo que
clarifica a tarefa do filésofo e o coloca em melhor posig¢do para decidir.

As pressuposicoes que estdo por tras dessas avaliagdes opostas da aporia —
a igualdade de for¢a das alternativas conflitantes, para o pirrdnico, e a melhor
posigio do filésofo para decidir — nio desejo examinar neste momento. O que nio
se pode negar é que Aristételes apresenta conflitos de opinides, de modo muito
semelhante a Sexto, no livro Beta da Metafisica: compare-se, por exemplo, sua
andlise da questdo sobre se o ser e a unidade sdo as substincias das coisas, ou se
alguma outra entidade subjaz ao ser e a unidade. ‘Em qualquer dos casos h4 uma
dificuldade’, afirma Aristételes, apds expor ambas as alternativas (1001b1); mas ele
nio conclui, como faria Sexto, que, por essa razio, o problema nio pode ser
resolvido.!°

3 Aristételes e os “modos” pirrénicos

Um estimulo adicional a comparagio entre ambos os filésofos pode ser encontrado
no fato de que Aristételes esta ciente da maior parte do material que serve de base
aos tropoi pirrénicos ou ‘modos’ de suspensdo do juizo. As técnicas usuais de
refutacdo de Sexto, especialmente nas Hipotiposes Pirrénicas, sdo os ‘cinco modos’
que ele atribui aos ‘céticos posteriores’, identificados em outro lugar com Agripa.!!
Tratam-se de instrumentos dialéticos destinados a permitir que seu usudrio alcance
— ou conduza outros a alcangar — a suspensio do juizo. O primeiro deles, a
diaphonia, ja mencionado, desempenha papel enorme em Sexto. Ele a descreve como
um ‘conflito irresolavel’, em virtude do qual somos incapazes de escolher ou rejeitar
algo (PH 1, 165), e é para revelar sua forca e relevancia que ele examina, com tanta
extensdo, as posi¢cdes dogmadticas acerca dos principais problemas da filosofia.

O segundo modo (de Agripa), regresso ao infinito’ (eis apeiron), consiste no
argumento segundo o qual aquilo que é apresentado como prova requer, por sua
vez, uma nova prova, e assim ad infinitum. A percepg¢io de Aristételes dessa ameaga
aparente ao conhecimento dispensa longa exposigdo: ela fundamenta sua insisténcia
(a qual retornarei adiante) de que as premissas primdrias de uma apodeizis nio

opostos era suficientemente familiar a Aristoteles para que ele a citasse como um Zgpos, em
Tapicos 6.6, 145b1-2.

10 Embora, é claro, Aristteles nem sempre sustente que se possam encontrar solucoes
convincentes; cf. Metafisica M, 1085b36—1086a16, onde ele utiliza o ‘desacordo’ dos platonicos
(diaphonein — o expediente dialético preferido de Sexto Empirico) a respeito das Formas e dos
ndmeros como evidéncia de que ‘essas coisas, por ndo serem verdadeiras, causam perturbacio’
(tarakhe, fonte de toda a filosofia em Sexto).

T PH 1, 164-169. Cf. meu artigo: ‘Sextus Empiricus on the Criterion of Truth’, Bulletin of the
University of London, Institute of Classical Studies, 25 (1978): 35-49, e, para Agripa, nota 3, p. 47.

69

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

podem, elas mesmas, ser provadas, e ele ndo raro insiste que é sintoma de educagio
inadequada exigir provas de tudo.!2

O terceiro modo de Agripa, “relatividade”, alude a ideia de que a aparéncia
de algo para um percipiente nio é base para assentir a essa aparéncia como evidéncia
de algum estado de coisas efetivo (PH I, 167). Em I' da Metafisica, Aristételes trata
longamente da tese de que todas as aparéncias sdo verdadeiras (doutrina de
Protagoras) e uma de suas consequéncias, que ele refuta, é que tudo é relativo (ez
de me esti panta pros ti, 1011a17).

O nome dado por Sexto ao quinto modo de Agripa é diallélos tropos,
‘raciocinio circular’ (PH 1, 169), pelo qual o que é requerido para solucionar um
problema necessita, ele mesmo, de prova a partir (da solu¢do) do problema.
Aristételes oferece uma exposicdo positiva da “demonstragéo circular ou reciproca”
nos Segundos Analiticos (11, 57b18; cf. 59a32), mas estabelece suas insuficiéncias
como método de “prova incondicional” (haplds apodeixis) em trecho célebre dos
Segundos Analiticos, no qual também procura desarmar o quarto modo de Agripa: ex
hypotheseos, descrito por Sexto (PH I, 168) como “o recurso dos dogméticos quando,
impelidos ao infinito (ezs apeiron), partem de algo que ndo provam, mas que afirmam
adotar sem demonstragio ‘por via de suposicdo’ (kata synkatathesin)’13. De fato, trés
desses cinco modos sdo formalmente tratados por Aristételes em sua exposi¢do
introdutéria do conhecimento demonstrativo em Segundos Analiticos 1.

Nos dois primeiros capitulos desse livro, Aristételes argumenta que o
conhecimento demonstrativo deve se basear em silogismos cujas premissas sejam
primeiras e indemonstraveis e que sejam também anteriores a, causas de e mais
conhecidas do que a conclusio (71b20-33). Entdo, no terceiro capitulo, ele diz: “a
necessidade de conhecer as coisas primeiras levou alguns a pensar que o
conhecimento nido existe, e outros, que ele existe, mas que ha demonstragdes de
tudo”.1* A primeira alegacdo, diz Aristételes, repousa em uma suposi¢do que ele
aceita: o conhecimento do posterior deve depender do que é anterior, onde
“anterior” significa primeiro, e repousa também em um dilema que ele refuta. O
dilema é este: ou a passagem do posterior ao primeiro é uma série infinita, ou finita;
se infinita, as verdades primeiras jamais podem ser alcangadas; se finita, as verdades
primeiras ndo podem ser conhecidas, porque nio podem ser demonstradas.

12 Ct. Metafisica A, 994b20; o, 995212; T", 1005b13, 100626, 101128, 1012a21; Teofrasto apud Proclo,
in Timaeunm, p. 120,9-22 Diehl, e Metafisica. 9b21-24. No primeiro trecho aristotélico, e no
segundo de Teofrasto, afirma-se explicitamente que exigir demonstra¢io de tudo compromete
o proprio conhecimento — como também se observa em Segundos Analiticos 1, 3 (ver o texto
principal abaixo). Se Aristoteles tinha em mente um filésofo especifico, ¢ provavel que tenha
sido Antistenes (cf. n. 14 abaixo).

13 Sobre o ex hypotheseos, cf. também Aristoteles, Primeiros Analiticos 1, 40b25; Segundos Analiticos I,
72b15, 83b39; 11, 92a7, 20.

14 72b5-7. Os melhores comentarios sobre os primeiros adversarios de Aristoteles sio os de
Harold Cherniss, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy (Baltimore, 1944), pp. 64-68, que
escreve (p. 65): “Nio hd razdo para supor que tal atitude se restringisse a um unico grupo ou
escola; qualquer pessoa inclinada ao ceticismo tenderia a sustentd-la, como se mostra por seu
reaparecimento na obra de Sexto [meu itdlico]... Nao obstante, Aristoteles refere-se
frequentemente a ela como o fundamento sobre o qual certo grupo recusava admitir a lei da
contradi¢io (Metafisica, 1006a5-11, 1011a7-20, 1063b7—14, 1012a20-34), ¢ essa recusa ele atribui
especificamente a Antistenes e a seus seguidores (Metafisica, 1024b3-34, Tdpicos, 104b20-21)”.
Quanto aos segundos adversarios, cf. suas observagbes ad loc. ¢ também J. Barnes, Aristotle’s
Posterior Analytics (Oxford, 1975), p. 106, e o artigo citado na nota 17, abaixo.

70

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

Os oponentes de Aristételes aqui sdo caracterizados como fazendo uso
tipicamente pirrénico de dois “modos”, o ezs apeiron e o ex hypotheseos's: isto é, como
estratégias para minar um fundamento do conhecimento. Um segundo grupo de
opositores concorda com o primeiro ao afirmar que todo conhecimento deve
proceder “por meio de demonstra¢do”; “mas dizem que nada impede que haja
demonstragdo de tudo; pois a demonstragdo pode ser circular e reciproca (ex
allelon)”.16 Ndo precisamos investigar como tal prova circular poderia funcionar,
tema jd4 bem discutido num recente artigo de Jonathan Barnes.!” O que aqui nos
interessa é que Aristételes joga o mesmo jogo de Sexto, ao argumentar que a prova

circular é impossivel para ‘demonstragdo incondicionalmente’ (apoderknusthai
haplos, 72b25).

Quanto ao primeiro grupo de adversarios, ele rejeita a premissa do dilema:
“dizemos que nem todo conhecimento é demonstrativo” (72b18). Assim, aceita o
segundo termo do dilema: afirma que a série do posterior ao primeiro é finita e,
portanto, as verdades primeiras nio sdo passiveis de demonstragio. Para
Aristételes, no entanto, isso ndo é razdo para considera-las como incognosciveis.
Elas sdo, como argumenta no tltimo capitulo de Segundos Analiticos 11, nio objetos
de prova, mas verdades que conhecemos por empeiria e notis. Ndo é dificil apontar
talhas na resposta de Aristételes a seus primeiros opositores aqui: o trabalho
epistemolégico que ele atribul ao nods, seja como for interpretado, estd aberto a
réplica cética de que o noiis precisa de um critério para justificar que conhece algo.
Deixo, contudo, de lado esse amplo problema, nio sem essa observagio.

Embora Aristételes e Sexto obviamente discordem sobre a possibilidade de
conhecimento indemonstrado, o caminho que Aristdteles traca da percepcdo dos
particulares a apreensdo dos universais tem, ainda que de segunda ou terceira méo,
uma histéria cética. Sexto, enquanto cético, ndo pode admitir que o empirismo tenha
qualquer justificagio como teoria do conhecimento, mas ele oferece, ainda que de
modo ndo compromissado, uma explica¢do das nogdes como derivadas da percepgio.
Utiliza essa explicagdo para refutar a “aboli¢io das percepgdes” platonica e
democritiana,'s e parece provavel que conceba os phainomena — que formam os
objetos de nossa consciéncia — como originados de uma interagio entre nossos
6rgdos sensoriais e algo inespecificavel no mundo exterior.!’? Os detalhes de sua
teoria da formacdo de conceitos remontam a epicuristas e estéicos. No que esses
concordam com Aristételes em considerar a percepg¢do como ponto de partida de
todos os conceitos, todos os trés dogmadticos (Aristételes, estdicos e epicuristas) sdo
pertinentes ao Pirronismo.

7

O ponto no qual quero insistir é a preocupagdo, bastante explicita em
Aristételes, com termos e procedimentos constantemente invocados por Sexto, de
evitar a acusagdo de que o conhecimento demonstrativo envolve regresso ao
infinito, pressuposi¢des nio provadas ou raciocinio circular. E desnecessario dizer
que a abertura dos Segundos Analiticos, como também de I' da Metafisica (a qual
chegaremos logo), tem a maior importincia metodolégica para Aristételes. Se o
encontramos ali respondendo a trés das estratégias prediletas do pirroénico, e

15 Cf. por exemplo, Sexto, Hipotiposes Pirrdnicas 2, 36; 88-90; Contra os Matemiticos 8, 347, etc.

16 72b15-18: ex allélon é equivalente, em sentido, ao que Sexto denomina o diallélos tropes, o quinto
“modo” de Agtipa. Os estéicos utilizavam a expressdo diallelos logos para designar uma forma de
argumento “nio demonstrativo” (undemonstrated), em que a conclusio ¢é estabelecida
“reciprocamente” (Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. 2, fr. 273).

17 Cf. “Aristotle, Menaechmus, and Circular Proof’, Classical Quarterly, 70 (1976), p. 278-292.

18 Cf. Adpersus Mathematicos, 8, 56 ff.

19 Cf. P. 36, juntamente com a nota 18 do artigo mencionado anteriormente na nota 11.

71

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

tamiliar, alhures, com o uso polémico dos dois modos restantes de Agripa, é dificil
resistir a conclusio de que ele esteja ciente das principais tendéncias do desafio
cético em seu posterior desenvolvimento formal. Aristécles, um aristotélico do
século II d.C.,, observou que Aristételes argumentou contra aqueles que, como
Pirro, sustentavam (supostamente) que “somos constituidos por natureza de modo
anada conhecer”.20 [sso ndo era observagdo anacrdnica, como ficard ainda mais claro
quando passemos ao material utilizado pelos pirrénicos em seu outro conjunto de
“dez modos”, primeiramente formalizado por Enesidemo, e com o qual Aristételes

aparenta familiaridade.2!

Os dez modos, como os cinco que acabamos de considerar, sio
procedimentos dialéticos de que o pirrdnico se serve para lancar ddvida sobre
qualquer proposicdo tida como certamente verdadeira, mas os modos de Enesidemo
diferem dos de Agripa por nio consistir em artificios 16gicos, e sim num vasto corpo
de evidéncias destinadas a mostrar que, por exemplo, humanos e animais diferem
em suas impressoes sensiveis; os homens diferem entre si; os sentidos diferem uns
dos outros; as pessoas percebem as coisas de modo diverso conforme estejam
despertas ou dormindo, sauddveis ou doentes, calmas ou emocionadas etc.; a

percepgdo sensivel depende de condigdes externas varidveis e é relativa a essas
condigdes.?2

Pelo que se pode depreender, Enesidemo, o fundador (ao menos na pratica)
do Pirronismo posterior, foi o primeiro filésofo a classificar formalmente esse
material em dez modos distintos de argumento, assim sistematizados no arsenal do
cético. Ndo hd motivo para supor que Aristételes conhecesse classificagdo
semelhante. Reconhece-se, porém, hd muito que o material em si, ou grande parte
dele, é tdo antigo quanto Xenofanes, Heraclito, Parménides e Dembcrito.
Certamente, era familiar a Platdo que, ao preparar sua exposi¢io e refutagio de
Protagoras (Teeteto, 154a2—8), pde Sécrates a apresentar aparéncias conflitantes em
trés grupos que correspondem ao primeiro, segundo e quarto modos de
Enesidemo.2? Aristételes, entdo, ao defender-se contra o uso cético de tal material,
nio estd combatendo o pirronismo enquanto tal. Parece-me, contudo, altamente
provavel que tenha fornecido aos opositores dogmaticos dos Académicos tardios e
pirrénicos muitos de seus argumentos prediletos.

Em Metafisica T' 4, Aristételes compromete-se a defender o principio de
nio-contradi¢do, que procurara estabelecer como “o mais firme de todos os
principios” (1005b17ss.), contra qualquer um que sustente, como Herdaclito teria
dito ‘segundo alguns’ (1005b23—25), que é possivel & mesma coisa se e nio ser, e
crer assim (1005b35—1006a2). Aristételes interpreta a tese de Protdgoras — de que
0 que quer que apareca a cada homem ¢é para cada homem — como tendo por
consequéncia necessaria “que tudo é simultaneamente verdadeiro e falso” (1007b 18—
25; cf. 1009a6—9), e prossegue afirmando que quem nega o principio de

20 _Apud Eusébio, Praeparatio Evangelica 14, 18, 2. A propria refutagdo do pirronismo feita por
Aristocles recorre a argumentos aristotélicos (que serdo discutidos adiante), especialmente em
Praeparatio Evangelica 14, 18, 8-9.

21 Sobre Enesidemo e, de modo geral, os dez modos, cf. Brochard, Les sceptiques grees, pp. 253 ¢
seguintes, e Dal Pra, Lo scetticismo greco, 11, pp. 349 e seguintes.

22 Para as fontes antigas, cf. Sexto, PH 1, 36 ss., e Didgenes Laércio, IX, 79 ss.

23 “Voce estaria disposto a sustentar que toda cor aparece a um c2o — ou a qualquer ser vivo —
exatamente da mesma forma que aparece a vocér... E quanto a outro homem? Sera que algo lhe
aparece da mesma maneira que aparece a vocér... Ou ndo seria mais correto dizer que nem
mesmo a vocé préprio as coisas aparecem do mesmo modo, ja que vocé nunca estd em idéntica
condigdo a si mesmor” Tradugdo de John McDowell, Plato, Theaetetns (Oxford, 1973).

72

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

nio-contradigio, ou, o que vem a dar no mesmo, quem sustenta a tese protagérica,
“por genuina perplexidade” (1009a18 ss.), chegou a essa posi¢do “em razdo do que
percebe” (ek ton aistheseon, 1009a22—25). Para refutar a nogéo de que tudo quanto é
percebido é verdadeiro, Aristételes revisa as consideragdes que conduziram a essa
crenga, concentro-me aqui naquelas comuns aos dez “modos” de Enesidemo.

Como vimos, os dois primeiros desses “modos” tratam das diferencas entre
percepg¢do humana e animal e das diferencgas entre os homens quanto a percepgao.
Aristételes reconheceu que tais consideragdes poderiam levar ou ao subjetivismo
protagérico (tudo o que é percebido é verdadeiro) ou ao ceticismo “democritiano”
(nada é verdadeiro ou tudo é obscuro para néds)2* Como fundamentos de
subjetivismo ou ceticismo ele menciona a mesma coisa ter gosto diferente para
pessoas diferentes, a impropriedade de julgar a verdade por critérios numéricos, a
diferenca entre as percepgoes de sios e doentes, diferengas entre humanos e animais,
e o mesmo individuo néo perceber sempre a mesma coisa do mesmo modo (1009b2—
9). A conclusdo acerca da obscuridade (adélon), que ele atribui a Demécrito, foi a
resposta dos pirrdnicos a toda pretensdo sobre como as coisas sdo em s1.25

Um pouco mais adiante (1010b4 ss.), Aristételes aborda mais material
comum aos “modos” pirrdnicos, quando menciona seus opositores como perplexos
quanto a “se grandezas e cores sio tais como aparecem aos que estdo ao longe, ou,
alternativamente, aos que estio perto; ou se sdo como aparecem aos saudaveis, ou,
alternativamente, aos doentes; ou se sdo mais pesadas as coisas que parecem assim
aos fracos, ou, alternativamente, aos fortes; ou se sdo verdadeiras as coisas que
aparecem aos que dormem, ou, alternativamente, aos que estdo despertos”.26
Concorda com o terceiro modo de Enesidemo, ao notar “ser possivel que a mesma
coisa pareca mel a visdo, mas néo ao paladar... pois as mesmas coisas nem sempre
aparecem do mesmo modo a todos, nem sempre ao mesmo homem; com frequéncia,
aparecem de modo oposto no mesmo tempo” (1011a25—-33).

Aristételes, portanto, estava plenamente ciente do material que poderia ser
usado no que mais tarde se chamou “argumento da ilusdo”?7 e, caracteristicamente,
oferece a seus opositores campo para desenvolverem seus pontos. A sua
proximidade do ceticismo ndo se evidencia apenas em sua familiaridade com
material que os pirrdnicos tardios usavam para alcangar a suspensdo do juizo.
Também podemos encontra-lo, em Metafisica I', descrevendo uma posigio idéntica
a formalmente adotada pelos primeiros pirrdnicos e langando ele mesmo o desatfio, de
modo a atingir o Cético oficial em um de seus pontos mais vulneraveis.

No melhor testemunho de que dispomos acerca da posi¢io do Pirro
histérico, Timon de Fliunte a descreve do seguinte modo:28

24 1009211-12, a prop6sito de Demécrito. E controverso se, de fato, Deméctito sustentava tais
opiniGes, mas isso ndo afeta o argumento de Aristoteles aqui. Arcesilau (Cicero, Academica 1, 44)
teria considerado Demécrito um predecessor, com base em Didgenes Laéreio 9, 72: ‘a verdade esta
num abismo’.

25 Cf. Sexto, PH 1, 13, 138 etc. — Os estdicos (segundo a apresentacio de Antioco de Ascalon)
acusavam os Académicos de tornar todas as coisas adéla, Cicero, Academica 2, 54; cf. 2, 32.

26 Para o uso Académico de tais considera¢des e as respostas Estoicas a elas, cf. Cicero, Acad. 2,
52-53, 88-90.

27 Ver Anthony Kenny, “The Argument from Illusion in Aristotle’s Mezaphysics (1009—10), Mind 76
(1967): 184-197. Ele compara suas diversas formas em Platio (Teetero), Aristoteles, Sexto
Empirico, Berkeley e A. J. Ayer.

28 Aristocles apud Eusébio, Praeparatio Evangelica 14, 18, 3—4, passagem discutida em todas as
obras classicas sobre o ceticismo grego; cf. também a nota 6, p. 83, do artigo sobre Timon
citado acima na nota 4.

73

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

As coisas sdo igualmente indistinguiveis, imensurdveis e
indeterminaveis. Por essa razdo, nem nossas percep¢des nem nossas
opinides sdo verdadeiras ou falsas. Portanto, por essa razdo, nio
devemos confiar nelas, mas devemos ser adoxastoi (sem opinides),
inclinando-nos nem para um lado nem para o outro, firmes, dizendo,
acerca de cada coisa, que ela ndo mais é do que ndo é, ou que ela é e ndo
é, ou que ela nem é nem nio é. O resultado, para aqueles que de fato
adotam essa atitude — diz Timon — ser4, primeiro, a nio-asser¢io
(aphasia) e depois a imperturbabilidade (ataraxia).

A partir da indiscernibilidade do mundo, Pirro, segundo Timon, inferiu que
nem percepgdes nem opinides sdo verdadeiras ou falsas.29 Isso parece negar o
principio de nio-contradigdo, pois, se a opinido p ndo é nem verdadeira nem falsa e
a opinido ndo-p ndo é nem verdadeira nem falsa, entdo p e ndo-p sdo indistinguiveis
quanto a verdade e falsidade. A negagiio é confirmada na sentenca seguinte:
“dizendo, acerca de cada coisa, que ela ndo mais é do que ndo é...”.

Consideremos agora a caracterizagio aristotélica de quem nega o principio
de ndo-contradigio (Met. T 1008a30-35):

Ao mesmo tempo, é claro que com tal homem nio pode haver inquérito
sobre coisa alguma, pois ele nada diz. Ndo diz nem que é assim, nem
que nio é assim; mas diz que é assim e ndo é assim; e, de novo, nega
ambas, dizendo que nem é assim, nem nio é assim; pois, do contrario,
algo j4 estaria definido.

Aqui, em linguagem quase idéntica, Aristételes assimila seu oponente a
descricdo oficial dos primeiros pirronicos, autorizada por Timon.® O primeiro
pirrénico, no sentido de Aristételes, nada diz. Ele combina contraditérios em tudo
o que declara acerca das coisas, porque, desse modo, ndo corre o risco de dizer nada

29 A interpretacio dessa inferéncia é dificil e serd tratada de forma completa em The Hellenistic
Philosophers (Cambridge University Press, em preparacdo). Veja agora Chatlotte Stough, Greek
Skepticism (Berkeley e Los Angeles, 1969), pp. 18-20.

30 Digo ‘primeiros’ pirronicos porque ¢ duvidoso que Sexto aceitasse tal descricio ou seus
fundamentos (as percepgdes nio serem nem verdadeiras nem falsas, etc.). E claro que ele utiliza
prontamente a férmula do ‘ndo mais’ (o# mallon), ainda que nio de modo dogmatico (PH 1, 191);
mas sua dialética exige o uso constante do principio de ndo-contradi¢do: o método de alcancar
a suspensio do juizo por meio da oposi¢io de argumentos de for¢a igual s6 faz sentido se se
admite, ainda que de maneira informal, que contrarios ou contraditérios nido podem ser
combinados coerentemente. Para exemplos da aplicacio desse principio em Sexto, cf. Ady. math.
1, 11, e, quanto ao principio do terceiro excluido (outro axioma de Aristételes em Met. I'), zbidem,
13.

74

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

definido.s? Compraz-se no fato de que ndo se pode investigar nada com ele.2 Se
Aristételes pode apresentar seus oponentes dessa mesma maneira, isso constitul
mais uma evidéncia para atribuirmos a ele nio apenas a consciéncia do que o
ceticismo implica, em uma de suas manifestagdes pirronicas, mas também a
determinagio de se afastar das ameagas ao conhecimento que ele representa.

Retomando agora os “modos” dos pirrdnicos posteriores, Metafisica I' nos
permite ver como Aristételes responderia aos esfor¢os de Sexto para embaracgar os
dogmaticos quanto a suas opinides sobre o critério da verdade.

Sexto procura mostrar, de modo extensivo, que os argumentos contra
qualquer critério sdo equivalentes aqueles que foram apresentados em seu favor;ss
e uma de suas técnicas preferidas consiste em afirmar que toda alegacio de que tal
ou qual é o critério exigira ela prépria um critério ulterior. Por exemplo:

Quem julgard que o critério do Agente é o Homem? Pois, se o
afirmarem sem critério, certamente ndo serdo acreditados. E se
disserem que um homem sera o juiz, isso sera peti¢do de principio. Mas,
se disserem que outro animal é o juiz, como se escolhe esse animal para
o fim de julgar se o Homem é o critério?” (PH 11, 35-36).

No inicio de I' da Metafisica, Aristételes representa seus opositores, que
fundamentam sua posi¢do em aporias perceptivas, como aqueles que “procuram
saber quem julgard o homem saudével e, em geral, quem h4 de julgar corretamente
em cada caso” (1011a4—6). Este é o desafilo de Sexto. Aristdteles retruca: “Tais
questdes sdo como aporias para saber se estamos, neste momento, dormindo ou
acordados, e todas essas aporias vém a dar no mesmo.3* Pois essas pessoas exigem
razio para tudo; buscam um ponto de partida (arch€) e procuram obté-lo mediante
demonstragio” (1011a4—10).

Assim, Aristételes emprega aqui a mesma réplica que utilizara contra os
céticos em Segundos Analiticos A, 3: ndo se pode exigir prova de tudo, nem
Justificagdo para toda crenga. Ele compreende que é fatal discutir com o cético nos
préprios termos deste.

31 O paralelismo entre os dois textos ¢ tao notavel que se poderia supor, como me sugeriu Gisela
Striker, que Timon e outros pirronicos tenham recolhido a descri¢do a partir de Aristoteles,
aceitando-a, paradoxalmente, como adequada e irrepreensivel (cf. a reacio ao argumento da
autocontradi¢do em Sexto Empirico, PH 1, 14, 206). No entanto, ¢ petfeitamente possivel que as
duas descri¢bes sejam independentes entre si. Ao justapo-las, ndo estou pressupondo que
Aristételes tivesse em mente algum texto proto-cético (embora ele ja dispusesse de um modelo
em Platio, Teeteto 183a, onde o alvo de Socrates ¢ o fluxo ‘heraclitico’, ¢/ panta kineitai, pasa
apokrisis, peri hou an tis apokrinetai, homoios orthe einai, houto 1’ echein phanai kai mé houto, ei de boula,
gignesthai); mas, antes, que Aristoteles se preocupava em argumentar contra uma posi¢iao que,
retrospectivamente, podemos utilmente comparar a auto-caractetriza¢do pirronica primitiva.

32 Nio tenho aqui a oportunidade de examinar os argumentos Académicos e Estoicos, mas
observe-se que, na defesa que Antioco faz da epistemologia Estoica, sustenta-se que a
investigacdo filosofica seria impossivel caso o verdadeiro e o falso ndo pudessem ser distinguidos
(Cicero, Academica 2, 22, 27).

33 PH 2, 13-79, amplamente desenvolvido em Ady. math. 7; cf. o artigo citado na nota 11 acima.

34 Mais uma vez ha aqui uma reminiscéncia do Teezeto, 158b5 ss.

75

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

4 Aristételes e o argumento ‘o ceticismo torna a vida impossivel’

Aristételes estd preparado para argumentar que é impossivel viver com base na
negacdo do principio de ndo-contradi¢do; tal negagio ele considera, na prética,
equivalente a um ceticismo completo quanto ao conhecimento e a crenga razoavel.
Ora, a acusagio de que a davida total, ou uma indisposigdo para crer em qualquer
coisa, é incompativel com a vida cotidiana tem sido frequentemente desferida contra
o ceticismo. Seu expoente mais famoso é David Hume, que disse do pirroénico:

Ele deve reconhecer, se disposto a reconhecer qualquer coisa, que toda
a vida humana teria de perecer, se os seus principios viessem a
prevalecer universal e firmemente. Todo discurso, toda a¢do cessariam
imediatamente [...]. E verdade que tdo fatal acontecimento pouco ha
que temer. A natureza é sempre demasiado forte para o principio.E
embora um pirrdnico possa langar a si mesmo ou a outros a um
assombro e a uma confusdo momentaneos por meio de seus profundos
raciocinios, o primeiro e mais trivial acontecimento na vida pord em
fuga todas as suas duvidas e escripulos, e o deixara igual, em todo
ponto de agdo e de especulacdo, aos filésofos de qualquer outra seita.3s

Tal alegada discrepancia entre teoria e prdtica céticas era familiar na
Antiguidade, e foi desenvolvida pelos estéicos como arma contra a Academia cética.
Tornou-se célebre o bastante para ser rotulada, como argumento, por uma sé
palavra: aprazia, “inatividade”, ou, mais popularmente, a “Gérgona”, porque
mostrava seus oponentes como pelrificados’s. Parece ter passado despercebido,
contudo, que Aristételes, muito antes dos estéicos, argumenta em Metafisica I de
maneira muito préxima a tese deles sobre a apraxia, consequéncia do ceticismo
também invocada na Antiguidade contra os pirrénicos. O significado da
contribui¢do de Aristételes aqui se tornard mais claro a luz da histéria pés-
aristotélica da apraxia.

Muito brevemente: os estdicos sustentaram que nenhuma agio é possivel a
nio ser que alguém dé assentimento a algo; para agir, precisamos manter crengas
factuais sobre nés mesmos e o mundo externo, e também crengas firmes sobre o
valor ou desejabilidade do fim visado pela acdo. Os Académicos céticos e os
Pirronicos replicaram ser possivel agir sem sustentar tais crengas; os Académicos
defenderam essa posi¢do com recurso a conceitos estéicos, ozkei0sis e hormé: uma
impressdo do que é naturalmente adequado (phantasia tou oikeiou), combinada com
um impulso (hormeé) para perseguir o objeto da impressdo, era suficiente, eles
argumentavam, para explicar a ac¢do intencional. Ndo havia necessidade de
introduzir o “assentimento” a impressdo, como supunham os estdicos, e, assim,
crengas ndo precisavam entrar de modo algum na psicologia da a¢do.37 Os pirrénicos
respondiam com apelo aos phainomena: ao agir, simplesmente se seguem as

35 Investigacio sobre o Entendimento Humano, Se¢io X11, 128.

36 Plutarco, Adversus Colotens 26, 1122A, e De repugnantiis Stoicorum 47, 1057A; Didgenes Laércio, 9,
104, 107; Cicero, Acadenica 2., 24-25.

37 Referéncias a algumas das principais fontes sdo fornecidas nas passagens de Plutarco e Cicero
na nota anterior. A réplica Académica, que provavelmente remonta a Arcesilau, nio avanga uma
posi¢ao substantiva; trata-se de uma resposta a uma objecio e, caracteristicamente, busca colocar
0s conceitos estbicos em uso polémico.

76

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

impressdes que surgem natural e involuntariamente, nio sabemos como, e o0s
costumes da sociedade.ss

Mas o fato de que os céticos achavam possivel responder a acusagio de
aprazia é de menor interesse aqui do que a natureza da acusagdo e seus antecedentes
aristotélicos. Consideremos esta descri¢do de Pirro em Diégenes Laércio (IX, 62):

Pirro fol coerente com esse modo de vida [isto é, sustentar que nada é
mais isto do que aquilo], nada evitando e nio tomando nenhuma
precaugdo, mas enfrentando tudo quanto lhe acontecia — carros,
digamos, precipicios, cies — e, em geral, entregando nada aos sentidos.
Mas era mantido a salvo [...] por seus discipulos que o
acompanhavam.

Diégenes, entdo, acrescenta que essa histéria, embora atestada por
Antigono de Caristo, foi negada por Enesidemo, que dizia que, embora a filosofia de
Pirro se baseasse na suspensio de juizo, ele nio carecia de previdéncia em sua vida
cotidiana.?® Temos aqui, portanto, em primeiro lugar, o relato popular de Pirro: ele
s6 era salvo de desastres por seus amigos, o que implica que sua filosofia de fato
tornava a agdo impossivel; e, em seguida, encontramos a defesa filoséfica de Pirro
por Enesidemo, que reconcilia a suspensdo de juizo com o comportamento
ordinario.

A luz desse pano de fundo, retornemos a Metafisica T. A estratégia de
Aristételes para estabelecer o principio de ndo-contradigido envolve uma distingdo
entre negar o principio num enunciado e (além disso) acreditar na negacdo.* Ele
deseja mostrar nio apenas que é impossivel que p e ndo-p sejam simultaneamente
verdadeiros, mas também que ninguém, diga o que disser, pode de fato sustentar tal
crenga. Em 1008b10 ss., ele argumenta que alguém que estivesse no estado de “nada
crer”, “mas que igualmente pensa e ndo pensa [tal e tal], ndo diferiria de uma
planta”. Que Aristételes considera isso um estado contrafactual torna-se patente no
trecho seguinte, extremamente préximo, em pensamento e linguagem, a descrigio
de Pirro que acabo de citar:*!

E, pois, completamente ébvio que ninguém ¢é assim, incluindo os que
sustentam essa tese e quem quer que seja. Pois por que ele caminha até

38 Cf. Sexto, PH 1, 21-24. Até que ponto o pirronico de fato admite ter crencas de algum tipo é
uma questdo controversa; cf. PH 1, 13, e as discussoes de Myles Burnyeat, “Can the Sceptic Live
His Scepticism?”, em Doubt and Dogmatism, org. Jonathan Barnes, M. F. Burnyeat ¢ Malcolm
Schofield (Oxford University Press, 1980), ¢ Michael Frede, ‘Des Skeptikers Meinungen’, Newe
Hefte fiir Philosophie 15/16 (1979): 102-29.

3 Antigono de Citisto escreveu biografias populares de filésofos na patte final do século IIT a.C.
H4 pouca razio para leva-lo a sério neste ponto; a corre¢do de Enesidemo pode ter contado com
o apoio de Timon.

40 Cf. Metafisica, 1", 1005b35-1006a2; 1009216-22.

#1 F também muito préxima ao ataque do epicurista Colotes aos céticos Académicos por tornarem
a vida impossivel (ap. Plutarco, Adversus Colotern 27, 1122E ss.), o qual, tal como Plutarco o
apresenta, se apoia na insisténcia estdica no assentimento e na crenga firme.

77

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

Meégara e nio fica parado quando pensa que deve caminhar?#2 Por que,
logo de manhi, ele nio se dirige a um poco ou a um desfiladeiro [cf.
Pirro], por assim dizer, mas evidentemente toma cuidado, como
alguém que ndo considera que cair seja algo igualmente bom e nio
bom. E claro, entio, que ele cré que uma coisa ¢ melhor e a outra nio é
melhor; e, se assim é, deve crer que uma coisa é homem e a outra nio é
homem, e que uma é doce e a outra nio é doce. Pois ele nio busca nem
cré em todas as coisas indistintamente [...7] de modo que, ao que
parece, todos os homens creem que algumas coisas valem
incondicionalmente.

Aristételes, portanto, argumenta que, assim como é inevitavel que aquele que nega
o principio de ndo-contradigdo se refute a si mesmo “se disser algo” (1006al1ss.),
assim também tal pessoa se refuta sempre que faz algo. Esta é exatamente a forca
do argumento da apraxia: acdo sem crenca firme é impossivel, e, portanto, o cético
se refuta quando age. Aristételes retorna ao mesmo ponto num contexto ja
mencionado (1011a3 ss.), onde se opde aos que exigem um critério para tudo.
Mesmo os que se deixam convencer por argumentos de que é impossivel distinguir
o verdadeiro do falso, nio, diz ele, pdem tais convicgdes em pratica em seu
comportamento (1010b10).

5 Ceticismo e Epistemologia Aristotélica

Aristoételes, se estou certo, antecipou e se opds a muitas das estratégias padrio que
mais tarde foram adotadas pelos pirrénicos. Ele tem um lugar importante na
histéria do ceticismo grego. Mas o que isso nos diz sobre sua prépria filosofia ainda
estd longe de ser claro. Mesmo que o préprio Pirro apenas repetisse formas de
ceticismo ja familiares a Aristételes, seu significado histérico ainda seria
consideravel. Pirro provavelmente era jovem demais para Aristételes conhecé-lo,
mas j4 devia ser uma figura renomada quando Epicuro e Zendo comecaram a
desenvolver suas filosofias. As teorias epicurista e estéica do conhecimento parecem
ser tentativas bastante explicitas de refutar o ceticismo em sua forma pirrénica
inicial. Ao negar que as coisas sejam acessiveis a qualquer discriminagio
(anepikrita), Pirro lancou um desafio que fez da certeza perceptiva e dos critérios de
verdade os problemas principais da filosofia. A afirmacdo problematica de Epicuro
de que “todas as percepgdes (aisthésis) sdo verdadeiras” deve ser interpretada como
uma negagio intransigente da tese paralisante de Pirro de que nenhuma percepgio
ou opinido é verdadeira ou falsa (p.12 acima). A primazia da epistemologia no
epicurismo e no estoicismo reconhece o ceticismo como uma presenca filoséfica
muito poderosa.

Aristételes ndo se defrontou com o ceticismo como posi¢do fortemente
sustentada em seu tempo. O ceticismo, no modo como ele o compreende, é em
grande medida consequéncia de problemas conceituais que remontam ao século V.
Se, nas palavras de Myles Burnyeat, Aristételes ndo toma como ponto de partida o
problema da certeza perceptiva, uma explicagdo pode ser a auséncia de um Pirro
que langasse o desafio.** Mas nenhuma exposic¢do das diferencas de epistemologia

42 A mengio a Mégara pode ser uma piada as custas dos dialéticos da chamada escola megarica,
cujo “fundador” foi o socratico Euclides. Para o mesmo argumento geral, cf. Metafisica, K,
1063228-35.

43 Aristotle on Understanding Knowledge, a aparecer em: Aristotle on Science: The Posterior Analytics, org.
Enrico Berti (A# dell'VIII Symposinm Aristotelicum).

78

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

entre Aristételes e as escolas helenisticas pode negligenciar o fato de que Aristételes
apreendeu de modo adequado as questdes que promovem o ceticismo grego. A
diferenca entre ele e seus sucessores dogmdticos nio consiste em terem estes
percebido um problema que ele teria perdido; antes, diferem, em geral a favor de
Aristételes, quanto a metodologia e a perspicdcia filoséfica.** Burnyeat
corretamente chama a atengfo para a familiaridade de Aristételes com argumentos
céticos a favor de “conclusdes que minariam seu empreendimento” e para o fato de
ele considerar alguns desses argumentos “dignos de discussdo prolongada”. Mas é
potencialmente enganoso continuar: “ele simplesmente estd muito firme em que néo
vai deixar que tais argumentos estruturem suas investigacoes ou ditem sua escolha
de pontos de partida”. Eu suprimiria o “simplesmente” e sugeriria que Aristdteles
foi menos distante e peremptdrio ao tratar dos argumentos céticos.

Ele est4, afinal, lidando com um grande niimero de predecessores nomeados
na Metafisica I'. O problema sobre verdade e falsidade, que, em sua visio, eles tém,
é por ele reconduzido a percepgio sensivel e as aparéncias conflitantes (1009a22 ss.).
E certo que ele nio se preocupa em distinguir ddvida cética de subjetivismo
completo ou dogmatismo negativo. Ele assimila a negagdo do principio de
nio-contradi¢do a trés teses equivalentes: “a mesma coisa é verdadeira e falsa”, “tudo
é verdadeiro”, “tudo é falso” (1012a29 ss.). Se isso confunde “Protigoras” (o
subjetivista) com “Demécrito” (o dogmadtico negativo), ndo importa. O que interessa
a Aristételes e a nds é o raciocinio e, em sua visio, as confusdes que levaram tilésofos
a defender posi¢des que ddo munigdo ao cético.

A razfio basica que Aristételes oferece para a tese de Protagoras é “a crenca
de que a inteligéncia é percepcdo sensivel, e esta é alteragio, donde dizem que o que
aparece na percep¢io é, de necessidade, verdadeiro” (1009b12-15). Aristételes
atribui essa crenca a maioria dos pré-socréticos (incluindo Homero! “segundo
alguns”).*> Mesmo a parte tais atribui¢des, o mero folego e a concentragio de seu
ataque em Metafisica T' evidenciam sua preocupacdo em estabelecer as credenciais
objetivas da “filosofia primeira”. Muito do que faz recorda o Teeteto e, como Platio,
Aristételes nega que a percepgdo sensivel esteja sempre livre de erro (1010b1 ss.).
Isso estd longe de ser sua tnica razdo para evitar a tese protagérica e suas
consequeéncias pouco agradédveis, mas implica, como sustentario depois os estdicos,
que se pode distinguir percepgio veridica de percepgio ndo veridica.

A razdo, ao que me parece, pela qual muitas vezes se considerou que
Aristételes se preocupa relativamente pouco com o problema da certeza perceptiva
é o pouco que ele diz a esse respeito em contextos nos quais discute aisthésis e
epagogeé.*s Ele ndo parece oferecer um critério para a verdade de juizos perceptivos,
como o que os estdicos avangaram com sua phantasia kataléptike, e as vezes esquiva-

4 Burnyeat enfatiza uma mudanga do interesse aristotélico em ciéncia e explica¢io para questdes
estritamente epistemoldgicas que, segundo ele, vieram a tona com os estoicos e os céticos
helenisticos.

451009b28, precedido por referéncias a Protagoras, Anaxagoras, Democrito (cf. Aristoteles, De
anima, 404227-29), Empédocles, Parménides, e seguido por mengdes a Heraclito e Cratilo.

46 Compare-se as observagdes de Edwin Hartman em seu interessante livro Substance, Body, and
Soul. Aristotelian Investigations (Princeton, 1978), pp. 199s.: “A epistemologia, especialmente o
ceticismo epistemoldgico, ndo figura entre as maiores preocupag¢des de Aristoteles; e, quando
ele se aproxima dela, como em Metafisica, I, 5, ¢ De Anima, 111, 3, ndo esclarece bem sua posi¢io
sobre aquilo que parecem, para muitos filésofos, ser as questdes essenciais”. Em contraste, Sir
David Ross, sobre Metafisica I': “O argumento aqui resumido contém, em principio, quase tudo
o que se pode ou precisa dizer em refutagio tanto do ceticismo completo quanto do sensualismo
completo”, Aristotle (Londres, 1949, p. 163).

79

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

se da questdo mediante a estratégia “platénica” de que hé coisas imutaveis que nio
sdo objetos de percepgio e, portanto, ndo estdo sujeitas as dificuldades heracliticas
ou protagdricas.*” Ndo creio que Aristételes simplesmente tome como garantido,
sem problematiza-lo, que os sentidos fornecam algum material para o
conhecimento. Quando consideramos as dificuldades do critério estéico em sua
alegacdo de que a percepgdo de particulares por meio da phantasia kataleptiké nao é
apenas verdadeira, mas incapaz de ser falsa, ndo deverfamos concluir que a auséncia
de tal nogio em Aristételes indica uma lacuna em sua metodologia que ele deveria
ter preenchido. Se estiver correto em ver Aristdteles antecipando e buscando
desarmar desafios céticos, pode ser que haja outros dispositivos, ainda nio
considerados, que tenham relevancia para os debates posteriores entre céticos e
dogmaticos. Os pontos talvez mais dignos de discussdo aqui talvez sejam a sua
teleologia, seu tratamento dos endoxra e sua concepgdo de que as condi¢des do
conhecimento variam conforme o seu objeto.

A titulo de prefacio a esses pontos, convém lembrar que Aristételes em
parte alguma considera a possibilidade do solipsismo. Essa jamais foi uma questdo
importante na filosofia antiga. Nem Académicos nem pirrénicos acusaram seus
adversdrios de supor que algo existisse fora de sua prépria consciéncia. Ambas as
partes davam por pressuposto que a ativagdo de nossos sentidos é em geral causada
por algo que existe “fora”. O debate acerca das aparéncias era uma controvérsia
sobre a validade da percep¢ido sensivel como evidéncia de estados de coisas externos.

Epistemologia e percepgio sensivel se encontram na abertura da Metafisica:
“Todos os homens possuem naturalmente o desejo de conhecer” (980al). Aristételes
argumenta em favor dessa assercdo por meio de uma série de etapas. Ela se
fundamenta inicialmente no apelo a evidéncia (sémeion) do deleite que os homens
sentem em suas aisthésis. Isto, por sua vez, é justificado pela afirmagio de que os
sentidos sdo amados, especialmente a visdo, ndo apenas por sua utilidade, mas por
sl mesmos. A prova disso, argumenta Aristételes, é que escolhemos ver, acima de
tudo o mais, mesmo quando nio estamos exercendo a visdo a fim de agir. Isso se
deve, diz ele, ao fato de que a visdo é o sentido que, mais do que qualquer outro, nos
torna capazes de compreender (gnorizein) e revela muitas diferencas (diaphoras).*s
Observe que Aristételes ndo argumenta formalmente em favor da conclusio
duvidosa de que o conhecimento deve ser possivel porque todos os homens o
desejam. A inferéncia ao desejo universal de conhecimento, a partir do prazer que
sentimos na percepgio sensivel, apoia-se na suposi¢do de que a azsthésis é uma fonte
de conhecimento. Uma vez que a conclusio sobre o desejo universal de
conhecimento, como generalizagio, é dificil de negar, um cético terd de dizer que o
valor cognitivo que Aristételes atribui aqui aos sentidos estd deslocado. Ele deve,
entdo, explicar por que os homens tém de fato um desejo de conhecimento, se quiser
discutir com Aristételes.

A sugestdo de que hd uma relagio natural entre os poderes discriminativos
dos sentidos e o desejo de conhecimento foi repetida pelos estéicos (ou pela versio
do estoicismo de Antioco de Ascaldo), quando argumentaram que os homens usam
seus sentidos a fim de atualizar sua aptiddo para o conhecimento: “Uma vez que a
mente humana é supremamente adaptada ao conhecimento das coisas e a
consisténcia de vida, ela abraga em particular a compreensio e a percep¢do
(cognitionem et istam katalépsin)... que ama tanto por si mesma quanto também por

41 Cf. Metafisica, I', 1009236-8, 1010a32ss; K, 1063a10ss.
48 Cf. Aristoteles, Topicos, 113a32, De sensu, 437a3, sendo que esta dltima passagem mostra que as

“diferencas” reveladas pela visdo incluem figura, tamanho, movimento e numero. Ver também
Teofrasto, Metafisica 8b10ss.

80

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

sua utilidade. Portanto, ela usa os sentidos.....”#¢ Isto se d4 em um contexto no qual
o cético académico estd sendo longamente respondido. Ndo digo que isso indique a
motivagdo de Aristételes em Metafisica A, 1. Os paralelos, contudo, entre os dois
textos sdo suficientemente estreitos para sugerir uma de suas razdes, logo no inicio
da Metafisica, para vincular o valor cognitivo da azsthésis ao desejo humano natural
de conhecimento.>0

Assim como os estbicos mais tarde responderiam aos Académicos (Cic.
Acad. 2, 19 ss. e 51 s.), também a defesa aristotélica da acurdcia geral da percepcdo
sensivel apola-se em premissas teleolégicas relativas as necessidades fundamentais
do animal, bem como na referéncia a condi¢des padrido.s! Ele diz no De sensu
(436b18-437a3) que os trés sentidos a distancia existem “por causa da seguranga”,
isto é, para detectar alimento e evitar dano. “As muitas diferencas que eles anunciam
sdo os fundamentos do conhecimento tedrico e pratico”, uma amplia¢do da tese
apresentada em Metafisica A, 980a27. Assim, a vida animal em geral e a vida humana
em particular pressupdem capacidades de discriminar entre itens no ambiente
externo. Aristételes ndo se impressiona com o fato das pessoas cometerem erros
perceptivos. Ele, ou o autor peripatético de Metafisica K, insiste que “a mesma coisa
Jamais parece doce a um grupo de provadores e o oposto a outro grupo, a menos
que o drgio sensorial e kriterion de tais sabores pertenca, em um dos dois casos, a
pessoas que estejam danificadas e feridas” (1062b36ss.). O erro é tipicamente devido
a ‘opinides’ (doxraz) ou ‘imagina¢des’ (phantasiai), e ndo aos dados fornecidos na
percepgdo.’2 Além disso, ndo é quando ‘prestamos cuidadosa atengio ao objeto da
percepgdo que dizemos “isto  nos parece ser um homem”, mas sim quando ndo o
percebemos claramente’ (enarg0s).>® Erros perceptivos tendem a surgir se alguém
estd seriamente doente ou num estado altamente emocional (De insomniis 460b3ss).

Aqui, entdo, encontramos Aristételes respondendo, ou fornecendo material
para responder, a objecoes céticas sobre o valor cognitivo da percepgdo sensivel, e
respostas semelhantes tém sido frequentemente usadas desde seu tempo. Talvez
seja, contudo, de maior importancia, para a histéria dos debates posteriores na
Antiguidade entre dogmaticos e céticos, o seu tratamento dos endozxa ou phainomena.
Todo estudante do pensamento de Aristételes é profundamente devedor ao estudo
de G. E. L. Owen, “Tithenai ta phainomena” * Owen demonstrou que phainomena,
em Aristoételes, abrange tanto as opinides que foram adotadas sobre um assunto
quanto observagdes empiricas, e que a mesma ambiguidade acompanha seu uso de
epagoge e aporiai. Como Owen mostrou, as opinides sustentadas por muitos ou pelos
sdbios sdo usadas por Aristételes tanto como meios de estabelecer o tema de suas
investigacdes e seus problemas quanto como evidéncia que ele préprio pode usar ao
propor solugdes. “Pois se as dificuldades sdo resolvidas e as endora permanecem de

795

pé”, como diz Aristételes tanto na Fisica quanto na Etica, “isso por si s6 é uma prova

49 Cicero, Academica 2, 31; outras passagens desse contexto podem ser utilmente comparadas com
Aristételes, especialmente 2, 21-23. Seguindo o estdico Panécio, Cicero enfatiza o desejo natural
do homem de descobrir a verdade, De gffciis 1, 13.

50 A abertura da Metafisica seria particularmente bem conhecida se Jaeger tiver razdo ao remontar
sua origem a um tratamento mais desenvolvido no Protrepticus, Aristoteles (Betlim, 1955), p. 68ss.

51 Para uma boa discussio desse ponto, cf. Irving Block, “Truth and Error in Aristotle’s Theory of
Sense Perception’, Philosophical Quarterly 11 (1961): 1-10.

52 Cf. Aristoteles, De anima 111, 3, especialmente 428a5-428b9.

53 De anima 428212—15. Com isso conferir o apelo est6ico aos esforcos que as pessoas fazem para
obter uma impressdo clara e marcante do objeto sensivel, em Cicero, Academica, 2, 19; Sexto
Empirtico, Adversus mathematicos, 7, 258.

>4 Aristote et les problemes de méthode (ver n. 8 acima), pp. 83—103, reimpresso em Articles on Aristotle 1.
Science (Londres, 1975), ed. J. Barnes, M. Schofield, R. Sorabji, pp. 113-126.

81

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

» g

suficiente”.55 E, mais adiante: “As endoxa também se apoiam na experiéncia, mesmo
que a deturpem”. Se ndo o fizessem, Arist6teles ndo poderia encontrar lugar para
elas em sua epistemologia; tal como é, um endoxon que seja compartilhado por todos
os homens é pso facto inquestionavel.5s

A paciente acumulagio, por parte de Aristdteles, das opinides de seus
predecessores, tdo distinta, ao que parece, do procedimento de Platdo, nio foi
motivada por um interesse na histéria intelectual per se. Ela deriva antes de
consideracdes, mencionadas anteriormente neste artigo, relativas ao desejo humano
geral de conhecimento, a dificuldade da apreensdo individual da verdade, ao valor
da coleta progressiva e coletiva de material e, posso acrescentar aqui, a disposi¢io
cientifica treinada.’” “Ndo podemos todos falhar”, diz ele, e é essa fé geral na
racionalidade humana que justifica muitos de seus levantamentos aporéticos. Assim,
no primeiro livro da Fisica, ele procura estabelecer que o resto de seus predecessores
assumiu, de algum modo, que as archaz sdo opostos; ele acrescenta entdo: “e com boa
razdo” (kai touto eulogds, 188a27), o que justifica fornecendo suas proéprias
consideracdes 16gicas para a tese de que os opostos de fato preenchem a fungio de
archat irredutiveis. Seria simplificar demais dizer que Aristételes se interessa
primordialmente por buscar o denominador comum em opinides opostas, como se
isso bastasse, por si s6, para servir de base a um argumento positivo. Ele, contudo,
certamente considera essencial descobrir, onde pensa poder fazé-lo, uma estrutura
l6gica comum em opinides discrepantes.38

Ambos, os estbicos e os epicuristas, recorreram ao consensus oOMNiUM como
apoio para algumas de suas posi¢des. Os estdicos, em especial, apelavam as koinai
ennotat, as opinides gerais das pessoas, como suporte para uma grande variedade de
teses. Ao fazé-lo, estavam endurecendo, num procedimento dogmdtico, um
expediente flexivel de grande importancia para a dialética e a metodologia de
Aristételes. Ele préprio chama os “principios demonstrativos”, “a partir dos quais
todos demonstram” (isto é, os principios de ndo-contradicdo e do terceiro excluido),
de koinai doxai (Metafisica, B, 996b26ss.). Inversamente, Sexto Empirico julgou
necessario avangar em argumentos contra “o consenso da maioria” (consensus
plurimorum) como critério de verdade.?

O dltimo ponto que quero mencionar, em relagdo ao ceticismo grego
posterior, é um que distancia Aristételes de maneira importante dos novos
dogmaticos da era helenistica. Nem no estoicismo, nem no epicurismo encontramos
a gama de distingdes e qualificacdes que Aristételes estabelece a respeito dos
préprios objetos de conhecimento e dos procedimentos epistemolégicos. Ao
distinguir, como o faz, entre experiéncia (empeiria) e técnica (techné€), compreensio
do particular e compreensio do universal, o que é mais préximo de nds na percepgio
e o que é mais distante da percep¢do, mas anterior por natureza, conhecimento do
fato e conhecimento da explicagdo®® — por meio dessas e de outras distingdes,

5 Op. dt., p. 9, citando Aristételes, Etica a Nicomaco 1145b6—7 e Fisica 211a7.

56 Op. dat., p. 11, citando Aristoteles, De divinatione per somnum 462b14-18 (para a primeira frase
citada acima) e (para a Gltima) Ftica a Nicomaco 1172b36—1173al; cf. 1153b27-28, Ftica Endémia
1216b26-35.

57 Cf. Aristoteles, Metafisica 993b14, Segundos Analiticos 11, 99b18, Etica a Nicémaco 1139b31.

58 Para outros exemplos, cf. Le Blond, Lagigue et méthode chez Aristote, pp. 260ss.

59 Cf. Sexto Empitico, PH 2, 43—45; Adp. math. 7, 327-334.

%0 Todos esses elementos se encontram no primeiro capitulo de Metafisica A, e os trés Gltimos, em
diversas formas, em muitas outras partes de sua obra. Sobre a distin¢do entre “na maior parte
dos casos” e “necessariamente”, cf. Jonathan Barnes, ‘Aristotle’s Theory of Demonstration’,
Phronesis 14 (1969): 134-1306, que explora seus aspectos logicos e epistemoldgicos de um modo
que me patrece complementar algumas das sugestoes apresentadas acima.

82

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

Aristoteles tornou a tarefa do cético mais dificil, ou ao menos mais complexa, do
que ela viria a ser na filosofia helenistica. O mesmo resultado decorre de sua
insisténcia reiterada em nio formular perguntas inadequadas, em nio buscar
justificagdo para tudo e em usar a metodologia apropriada ao objeto em questio.
Basta recordar suas observagdes bem conhecidas sobre a considerdvel divergéncia
e incerteza que cercam os conceitos éticos e sua inferéncia, a partir disso, de que
“devemos nos contentar em fornecer um esbo¢o da verdade”, e nio uma
demonstragio matematica (Etica a Nicomaco, 1094a19ss.). Sem divida por essa
razio ele se mostra particularmente ansioso, nos tratados éticos, em proceder em
conformidade com as “opinides comuns” e procurar estabelecé-las sobre uma base
critica bem fundamentada.s!

Aristételes ndo tenta resolver toda aporza. Ele reconhece que, sobre alguns
temas, “opinides contraditérias” podem, com boa razio, ser sustentadas.’? Por
razdes que mal posso apenas insinuar aqui, os novos dogmadticos do perfodo
helenistico ndo se deram por satisfeitos com a exploragdo dos argumentos pro e
contra em 4reas de maior controvérsia. Ndo bastava compreender a natureza do
problema e apresentar uma solugio plausivel. Os estdicos, em particular, estavam
convencidos de que se poderiam oferecer respostas demonstravelmente certas para
todos os principais problemas da filosofia. Seu sabio ideal é infalivel em todos os
seus juizos tedricos e praticos, e os estdicos pensavam que tal conhecimento, embora
impossivel de atingir de fato, poderia e deveria ser justificivel e buscado. Néo é
acidental, entdo, que os céticos académicos se defrontavam continuamente com os
estdicos, nem tampouco que os estéicos figuram como alvos principais da dialética
pirrdnica.

Aristételes, embora viesse a ser considerado mais tarde como o modelo da
filosofia sistemdtica, era um adversédrio mais dificil. Ele podia até ser caracterizado
por Cicero como tendo a consuetudo de omnibus rebus in contrarias partes disserendi (o
hébito de discutir sobre as partes contrarias acerca de todos os temas)( Tusculanas,
2, 8,9). Ndo menos distorcida é a tentativa de Sexto de indicar o critério de verdade
para Aristételes: percepgio (aizsthésis) para os perceptiveis, intelecto (nous) para os
inteligiveis, sendo que a azsthésis se relaciona com o nous como uma balanga para a
nossa pesagem das coisas ou como uma régua para nossos assentimentos do reto e
do curvo (Adv. math. 7, 217-26). Trata-se de uma tentativa, baseada no tltimo
capitulo dos Segundos Analiticos B, de encaixar Aristételes no esquema dialético de
Sexto para considerar todas as opinides dos dogmaéticos a respeito do critério de
verdade. Tal tentativa ndo oferece, contudo, qualquer indica¢do do que é ler
Aristételes, seja nos tratados em que ele procura resolver dificuldades e estabelecer
seus proprios principios, seja no préprio Organon. Acima de tudo, ndo mostra a
impossibilidade de dar qualquer descri¢do simples da filosofia de Arist6teles.ss Ele
partilha com os estéicos uma crenga profundamente enraizada na racionalidade do
universo e na capacidade humana de compreendé-lo; mas partilha também com

61 Teofrasto enfrenta de modo semelhante a pluralidade de tipos de conhecimento: “o ponto de
partida e a coisa mais importante ¢ o método adequado” (#ropos), Metafisica 9alls. Tal como
Aristételes, ele sustenta que as pessoas que buscam uma razao (lgos) para tudo destroem a razio
e, junto com ela, o conhecimento: “[...] procuram-na em casos em que nio hd, nem pode haver,
nenhuma”, Metafisica 9b21-24.

62 Cf. Aristoteles, Ftica Endémia 123561318, sobre a amizade, e outras passagens citadas por
Aubenque (ver n. 8 acima), p. 15.

63 Citarei, contudo, o admiravel comentario de Ross sobtre a Metafisica: “Para Aristoteles, ela
permanece, do comego ao fim, uma questao de ‘problemas’ ou ‘dificuldades’ ... no conjunto, ndo
um sistema dogmatico, mas uma série de ensaios em busca da descoberta da verdade numa
regido que ele sente ser plena de obscuridade.” Ross, Aristotle (ver n. 46 acima), p. 155.

83

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



Aristételes e a historia do ceticismo grego

Sexto a determinagdo de examinar e, se necessario, considerar insuficientes as
opinides que foram expressas sobre um tema e de deixar alguns problemas em
aberto.

Em conclusio, procurei mostrar em que sentido Aristételes pertence a
histéria do ceticismo grego. Ele estava ciente da necessidade de proteger suas
préprias investigacdes e metodologia contra uma série de ameagas ao conhecimento.
Algumas delas sdo expedientes dialéticos, um ntimero notavel dos quais reaparece
nos “modos” formalizados do pirronismo posterior. Outras remontam mais
especificamente a debates do século V a. C,, j4 amplamente tratados por Platdio — o
fluxo heracliteo e a tese de Protdgoras acerca das aparéncias. Aristételes,
entretanto, ndo seguiu a via caracteristica de seus predecessores ao procurar uma
metafisica de dois mundos que colocasse os fendmenos fora do ambito do
verdadeiramente cognoscivel. Como os estdicos e os epicuristas, ele nio tem
reservas, ao menos em sua pratica, quanto a possibilidade de conhecer objetos
perceptiveisst, e fica exposto a critica cética moderna segundo a qual jamais
podemos ter certeza de que algo exista fora de nossa consciéncia.?s Coloco em
davida, contudo, que ele tivesse revisto seus procedimentos em algum aspecto
substancial, caso tivesse lido os livros de Sexto Empirico. Muitas das estratégias
dialéticas ali contidas eram familiares a Aristdteles, que lidou com elas de um modo
francamente vigoroso. Assim, legou aos filésofos posteriores uma série de defesas
contra o ceticismo, algumas das quais eles adotaram, e uma metodologia que
transforma os motivos do cético para abandonar a busca do conhecimento em razoes

para manter a investigacdo e alimentar a esperanca de uma solugao.

6 Pos-escrito

H4, porém, uma interpretagio alternativa do material “cético” em Aristételes, caso
se suponha, com Felix Grayeftf (Aristotle and his School, London, 1974), que o corpus,
tal como editado por Andronico, reflete “o ensino, ndo apenas de Aristételes, mas
de duas ou trés geracdes de filésofos peripatéticos” (p. 82). Grayef, cujo interesse
principal recai sobre os livros centrais da Metafisica, encontra muitos contextos (por
exemplo, Z 10 e 12; cf. pp. 97, 101s.) que lhe sugerem argumentos peripatéticos
suscitados por obje¢des céticas. Ele vé o Alfa menor da Metafisica como um discurso
explicitamente anti-cético, observando que “Aristételes nio teria sido perturbado
pelos céticos na medida em que o seu autor o é” (p. 68). Como eu, Grayeft nota
muitos textos aristotélicos que tém paralelos em Sexto Empirico, mas diverge
completamente de mim ao tomé-los como evidéncia de que seus autores eram p6s-
aristotélicos que escreveram com plena consciéncia dos pirronicos e dos céticos
académicos. Infelizmente, eu no conhecia as opinides de Grayeft quando escrevi
este artigo, e sé posso comenta-las brevemente aqui. Seu livro me parece reforgar
as teses que formulei a respeito das antecipagdes, por parte de Aristételes, do
ceticismo grego em seu sentido formal e de sua preocupacdo em proteger seus
préprios procedimentos contra desafios céticos. O argumento de Grayeft em favor
de referéncias, feitas por peripatéticos posteriores, a material cético (e também

%4+ O que nio significa negar passagens em sua obra que indicam “um confronto entre a necessidade
das coisas cognosciveis e a contingéncia da natureza”, Jonathan Barnes (n. 60 acima), p. 134,
cujo convincente relato do propédsito educacional do silogismo demonstrativo ajuda a resolver
o dilema.

05> “Critica cética moderna”, isto ¢, de Descartes em diante, por razdes defendidas de maneira
interessante por Myles Burnyeat, Idealism and Greek Philosophy: What Descartes Saw and
Berkeley Missed’, em Idealism: Past and Present, ed. G. Vesey (Royal Institute of Philosophy Lectures,
vol. 13, 1980).

84

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85 - ISSN 1981-4534



A.A. Long

estdico e epicurista) dentro do corpus como um todo, contudo, ndo é convincente (cf.
G. B. Rerferd, Classical Review 90 [19767] 212). Seria de esperar uma semelhanca
terminolégica muito mais estreita com as escolas helenisticas nas partes
supostamente “tardias” do corpus, e é mais provéavel, por muitos motivos, que 0s
paralelos que de fato existem se expliquem (fora spuria como o De mundo) pela
influéncia de Arist6teles sobre as escolas helenisticas.6¢

6 Pelo 6cio necessario para trabalhar neste artigo, estou em débito para com a Princeton
University, que me elegeu senior fellow do Council for the Humanities no semestre de outono
de 1978-79, e para com o Institute for Advanced Study, do qual tive o privilégio de ser membro
no segundo semestre desse mesmo ano. Na revisdo do texto, fui auxiliado por comentarios e
criticas de Myles Burnyeat e Gisela Striker.

85

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 65-85- ISSN 1981-4534



