
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	16-27	

 

15 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

SEXTO EMPÍRICO SOBRE A IRRELEVÂNCIA DO ESTUDO DOS 
SOFISMAS PARA A CONDUÇÃO DA VIDA 

 
 
 

Alice Bitencourt Haddad 
Universidade Federal Fluminense 

Email: alicecorreio@gmail.com  
 

Resumo: Neste artigo, pretendo expor a crítica que Sexto Empírico faz contra a visão 
estoica e aristotélica de que é relevante apontar os defeitos dos argumentos falaciosos 
para que evitemos assentir às suas conclusões. Em se tratando de seu confronto com os 
estoicos, a crítica avança também contra a ideia de que a investigação dos argumentos 
falaciosos nos ajudaria na condução da vida. Em vista desse objetivo, começaremos 
tratando, de maneira breve, da obra matricial sobre essa questão – Acerca das refutações 
sofísticas de Aristóteles – e da utilidade que este filósofo atribui à análise e solução dos 
argumentos erísticos (tratados por Sexto e em fragmentos estoicos como “sofismas”, 
sophísmata), bem como de sua relação com a dialética, indo aos primeiros capítulos de 
Tópicos. Em seguida, mostraremos como essa investigação de origem aristotélica 
permanece na lógica estoica, podendo ser encontrados alguns testemunhos, 
especialmente acerca da obra de Crisipo, que reforçam essa visão de que a dialética deve 
se dedicar a compreender as falácias. Além disso, mostraremos brevemente como há 
para os estoicos, diferente de na obra de Aristóteles, uma relação entre dialética e ética, 
pressupondo-se o conhecimento da dialética para a vida sábia, virtuosa. Por último, 
mostraremos como Sexto Empírico desqualifica esse procedimento do estudo das 
falácias em Hipotiposes pirrônicas 2, cap. 22, alegando que não é necessário apontar as 
minúcias de um argumento para que ele soe implausível e, por conseguinte, para que 
não demos assentimento a ele. Dentro dessa argumentação pirrônica, espero poder 
deixar claro como o alvo maior de Sexto nas objeções que levanta é contra a ideia estoica 
de que é preciso ser dialético para se ter uma boa vida. 
 
Palavras-chave: Aristóteles; Crisipo; Sexto Empírico; Sofismas; Dialética. 
 
Abstract: In this article, I intend to present Sextus Empiricus’ criticism of the Stoic 
and Aristotelian view that it is important to point out the flaws in fallacious arguments 
so that we avoid agreeing with their conclusions. In his confrontation with the Stoics, 
the critique also attacks the idea that investigating fallacious arguments would help us 
in conducting our lives. With this objective in mind, we will begin by briefly discussing 
the seminal work on this issue – Aristotle’s On Sophistical Refutations – and the 
usefulness that this philosopher attributes to the analysis and solution of eristic 
arguments (treated by Sextus and in Stoic fragments as “sophisms,” sophismata), as well 
as their relationship with dialectic, going to the first chapters of Topics. Next, we will 
show how this Aristotelian investigation remains in Stoic logic, with some evidence, 
especially in the work of Chrysippus, reinforcing the view that dialectic should be 
dedicated to understanding fallacies. In addition, we will briefly show how, unlike in 
Aristotle's work, there is a relationship between dialectic and ethics for the Stoics, 
assuming knowledge of dialectic for a wise, virtuous life. Finally, we will show how 
Sextus Empiricus disqualifies this practice of studying the fallacies in Outlines of 
Pirrhonism 2, chapter 22, arguing that it is not necessary to point out the minutiae of 
an argument for it to sound implausible and, consequently, for us not to agree with it. 
Within this Pyrrhonic argument, I hope to make it clear how Sextus' main target in 
the objections he raises is against the Stoic idea that one must be dialectical in order to 
have a good life. 
 



Alice	Bitencourt	Haddad 

16 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

 

Keywords: Aristotle; Chrysippus; Sextus Empiricus; Sophisms; Dialectics. 

 

1 Aristóteles e os sofismas 

Em Acerca das refutações sofísticas Aristóteles avança na reflexão, iniciada por Platão 
no diálogo Eutidemo, acerca de um certo tipo de conversação, que envolve perguntas 
e respostas (por isso qualificada como erotética – 172a16), e em que o interrogante 
tem por objetivo derrotar o respondente, fazendo-o cair em armadilhas. Ele deve 
refutar o respondente, fazê-lo proferir uma falsidade, fazê-lo proferir um paradoxo, 
fazê-lo cair em repetição vocabular ou fazê-lo cometer um solecismo (165b14-16). 
O respondente, por sua vez, deve se defender nesse jogo, impedindo o interrogante 
de cumprir seus objetivos. Essa conversação argumentativa é chamada de erística, 
e é atribuída por Aristóteles a sofistas e erísticos. Não há, no texto de Aristóteles, 
uma distinção clara entre essas duas figuras. Pelo contrário, a impressão é de que 
elas se imiscuem na análise empreendida. O filósofo os separa apenas quanto às suas 
finalidades: o sofista visa a parecer sábio para lucrar (171b27-29), e o erístico visa à 
vitória (171b25-26). O fato é que encontramos, na análise de Aristóteles, tanto 
procedimentos e argumentos atribuídos a sofistas (o Cálicles do Górgias, em 173a7-
10, e Licofrão, em 174b32-33, por exemplo), quanto argumentos que são atribuídos 
à escola megárica (o de Electra ou do velado, em 179b1-2, e o do sorites, em 179a35, 
por exemplo; em Diógenes, na vida de Euclides, em DL 2.108). Essa mistura de 
argumentos sofísticos e erísticos vai atravessar as discussões filosóficas, 
permanecendo nas leituras de Crisipo. O que poderia, porém, soar como uma 
confusão não deve, a nosso ver, ser assim tomado. Crisipo conhecia bem a escola 
megárica, estudava seus argumentos, como veremos adiante, mas entende que 
vários deles são sofismas (Plu. De Stoic. Rep. 1036F), o que nos faz supor, por esse e 
outros indícios, que o estoico é debitário, direto ou indireto (não há como saber1) do 
tratado aristotélico, reconhecendo e concordando com o valor que o estagirita dá a 
esse tipo de investigação que aborda esse gênero de argumento independentemente 
de sua origem.     

 Voltando a Aristóteles, dizemos que ele avança na reflexão que Platão 
iniciou no Eutidemo porque ele oferece um tratamento à questão que, segundo ele 
próprio, é inovadora (Arist. SE 183a34-35). É muito plausível que os acadêmicos, 
dentre eles Aristóteles, discutissem os argumentos presentes no diálogo Eutidemo 
de Platão e outros de tradição erística. O filósofo chega a dedicar um capítulo inteiro 
de seu tratado, o 10º, a objeções contra outra forma de interpretar esses argumentos, 
embora sem nomear seu adversário, mas mostrando que não é o primeiro a se 
empenhar em entender seus vícios e explicá-los. Entretanto, Aristóteles dá um 
passo além de Platão e seus sucessores ao fundamentar sua classificação dos 
paralogismos em uma teoria da dedução, especialmente ao distinguir uma refutação 
verdadeira de uma refutação aparente. Refutação, define Aristóteles, é uma dedução 
acompanhada da contradição da conclusão (SE 165a2-3). Numa conversação em que 
as premissas são formadas a partir das respostas dadas às perguntas, para a 

 
1 Barnes (2007, p. 75) aventa a possibilidade de Crisipo ter lido O mentiroso de Teofrasto, mas 

alude à falta de dados textuais em apoio à influência da lógica aristotélica sobre Crisipo. Por 
outro lado, ele teria sido afetado pela argumentação megárica, e nesse sentido encontramos um 
ponto em comum, ou um “inimigo comum”, entre peripatéticos e estoicos. Sobre os prós e 
contras relativos à hipótese da influência da lógica aristotélica sobre Crisipo e os estoicos, há o 
excelente Barnes, 2012, explorando cada comentário ou pequena pista, suspendendo o juízo 
ao final, mas confessando certa inclinação à hipótese de que sim, Crisipo teria tido acesso e 
lido material peripatético.      



Sexto	Empírico	sobre	a	irrelevância	do	estudo	dos	sofismas	para	a	condução	
da	vida 

 

17 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

refutação ocorrer, é necessário que o respondente, ao final, contradiga sua tese 
inicial. O problema, como o filósofo mostra, é que é possível, com vários mecanismos 
discursivos maliciosos, aparentar que a refutação ocorre, seja com uma falsa 
contradição, seja com uma argumentação que não deduz efetivamente. Aristóteles 
aponta que há treze maneiras de se obter essa aparência de refutação, e descreve 
cada uma delas, oferecendo, na segunda metade do tratado, suas soluções.  

 Ao longo da obra vai ficando claro que a investigação sobre a argumentação 
erística não visa apenas a uma sistematização do conjunto de falácias existentes em 
seu tempo. Aristóteles entende que essa investigação faz parte das atribuições do 
dialético (SE 172b5-7), que deve ser capaz de distinguir uma verdadeira refutação 
de uma refutação aparente (SE 170b8-11). Afinal, é também a dialética uma 
conversação erotética em que o interrogante visa à refutação do respondente. Há 
proximidade entre as duas práticas (SE 183b1-2), e o risco de um investigador bem-
intencionado promover ou cair em paralogismos se não tiver clareza sobre eles (SE 
175a9-12). Em Tópicos, obra em que o filósofo trata especificamente da dialética, ele 
a define em suas primeiras linhas (Top. 100a1-3) como um método que torna alguém 
capaz de realizar deduções a partir de premissas geralmente aceitas ou bem 
reputadas (ex endóxon), e suas utilidades se resumem a três2: (1) ela funciona como 
treino (gymnasía), nos capacitando para argumentar a partir de premissas dadas; (2) 
ela nos põe em contato com as opiniões de outras pessoas, que são mapeadas e 
estudadas; (3) ela é útil para os conhecimentos de tipo filosófico, uma vez que nos 
capacita para a discussão dos dois lados de uma questão e, com isso, fica mais fácil, 
enxergar o verdadeiro e o falso (Top. 101a26-36). É importante esse último item 
elencado, essa formulação de que a dialética nos capacita para a detecção do 
verdadeiro e do falso, pois é precisamente essa ideia que aparecerá nos fragmentos 
estoicos e que será contestada por Sexto Empírico. E, vale lembrar, faz parte dessa 
capacitação o estudo dos sofismas. 

 

2 Crisipo e os sofismas 

Crisipo ocupa, dentre os estoicos, um lugar especial dentro desse tema. Embora se 
tenha notícia de que já Zenão estimulava seus discípulos a estudarem dialética para 
resolverem sofismas (Plu. De Stoic. Rep. 1034E-F), e apesar de se encontrar em 
Diógenes Laércio (7.43-44) a concepção de que os estoicos3 entendiam que era tarefa 
da dialética estudar os sofismas, é nos testemunhos sobre Crisipo que encontramos 
mais material sobre o assunto. Isso é fácil de observar, primeiramente, com uma 
simples verificação das obras dos estoicos citadas por Diógenes Laércio. Ainda que 
se possa ter dúvidas sobre essas listas, a discrepância entre Crisipo e seus 
predecessores é tão gritante, que pequenos erros ou variações não seriam relevantes 
para se pôr em dúvida que Crisipo foi o estoico, ao menos dentre os citados por 
Diógenes, que mais escreveu sobre Lógica, Dialética ou sofismas.  

Percorrendo a sequência de Diógenes, temos que Zenão escreveu Arte 
Retórica e Soluções e refutações (DL 7.4); Aríston eliminou a lógica de sua filosofia, 
considerando a dialética inútil (DL 7.160). Escreveu, sobre o tema, Contra os retores, 
Respostas às acusações de Alexino e Contra os dialéticos (DL 7.163). De Hérilo e 

 
2 Aristóteles acrescenta mais um item após tratar dos três anunciados: a utilidade de possibilitar 

o exame das noções primeiras de cada ciência. Como o tema não é relevante para o artigo, 
deixamos aqui em nota a indicação. (Arist. Top. 101a36-b4).  

3 A fonte Diógenes Laércio é difícil para nós, historiadores da filosofia, quando descreve a 
filosofia estoica sem apontar, em vários momentos, a qual estoico se deveria atribuir 
determinadas concepções. A maneira como estoicismo concebeu a dialética e as atividades 
concernentes a ela certamente não é unívoca. 



Alice	Bitencourt	Haddad 

18 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

 

Dionísio, o Renegado, não encontramos nada a respeito do tema. De Cleantes, 
encontramos Do sábio que usa sofismas, Problemas insolúveis, Da dialética, Os tropos e 
Os predicados (DL 7.173). De Sfairos, encontramos Dos similares, Definições, Das 
contradições, Da razão, Da arte dialética, Dos predicados e Dos termos ambíguos. Em 
Crisipo a enumeração tomaria páginas. Basta saber que apenas sobre Lógica, 
Lógicas das coisas, Lógica das expressões e do discurso por elas constituído e 
Lógica dos argumentos e dos tropos (todas essas designações se encontram em DL 
7.187-198) encontram-se 126 obras escritas. Diógenes aponta, na seção sobre 
questões lógicas isoladas, que há mais 39 obras escritas. E adiciona: “os escritos 
lógicos são em número de trezentos e onze”, talvez somando todos os volumes e 
não os títulos, já que há muitos títulos compostos de vários livros (DL 7.198).    

Chamam a atenção os títulos dedicados a sofismas4 (pelo menos os que 
consegui identificar), todos pertencentes à categoria da Lógica dos argumentos e 
dos tropos: Acerca da introdução ao mentiroso para Aristocréon;  Argumentos mentirosos 
para introdução; Acerca do mentiroso para Aristocréon; Contra os que dividem em partes o 
argumento mentiroso para Aristocréon; Acerca da solução do mentiroso para Aristocréon; 
Contra os que afirmam que o mentiroso tem falsas premissas; Acerca do velado para 
Aristóbulo; Acerca do disfarçado para Atenades; Acerca do ninguém para Menecrates; 
Acerca do argumento do ninguém para Epicrates; Acerca dos sofismas para Heraclides e 
Pólis (DL 7.196-198).  

Além dos títulos, na curta biografia de Crisipo consta que ele apresentava 
argumentos que seriam considerados sofismas (em DL 7.186-187), tais como: “Se 
alguém está em Mégara, não está em Atenas; mas há um homem em Mégara; logo 
não há um homem em Atenas.5”; ou “O que dizes passa por tua boca; dizes ‘carro’; 
logo um carro passa por tua boca.”. Há um, inclusive, que se atribui também a 
Eubúlides (DL 2.108) e a Diodoro Crono (2.111), os megáricos: “Tens os que não 
perdeste; mas não perdeste os chifres; logo tens chifres.”. Vale notar que a Eubúlides 
e a Diodoro também é atribuído o argumento do velado; e apenas a Eubúlides, os 
argumentos do mentiroso e do disfarçado, também tratados por Crisipo em várias 
obras, assim como por Aristóteles em Acerca das refutações sofísticas.  

A dedicação de Crisipo aos sofismas, todavia, não foi bem vista nem por seus 
admiradores. Cícero (Acad. Pr. 87-88) afirma que aquele explorou tantos 
argumentos que contestam o conhecimento e a razão, que os próprios estoicos 
reclamavam que ele acabou oferecendo munição aos detratores do estoicismo, não 
tendo sido capaz de solucioná-los a contento. Um indício de que não se trata de 
exagero de Cícero é que podemos encontrar em Epiteto (Dissert. 2.17.34-35) um 
questionamento com relação à utilidade de se estudar o tratado Acerca do mentiroso 
de Crisipo. A mesma ideia se encontra em Plutarco (De comm. not. 2.1059D-E), um 
crítico como Cícero, mas que também aponta a reprovação vinda dos admiradores 
de Crisipo, comparando-o com um polvo, animal que devora seus próprios 
tentáculos no inverno. Assim teria feito o estoico com a dialética ao se dedicar com 
tanta intensidade aos sofismas. O fato é que se os argumentos erísticos ou sofísticos 
têm um lugar muito reduzido nas discussões filosóficas do período clássico, Crisipo, 
por motivação crítica, lhes dá visibilidade e vigor, deixando um legado aos rivais da 
posteridade, em especial, a Carnéades de Cirene (Cic. Acad. Pr. 88). Não temos hoje 

 
4 Cabe a ressalva de que não sabemos se os títulos foram dados pelo próprio Crisipo. Sobre o 

catálogo de Crisipo em Diógenes Laércio, ver Barnes, 1996; sobre a dúvida quanto aos títulos 
ver p. 172, embora Barnes retome o assunto advogando pela autoria dos títulos por Crisipo na 
p. 176. 

5 Este é o argumento do ninguém, que apareceu entre os títulos de Crisipo, e que é explicado 
por Simplício em Comentário às ‘Categorias’, 105, 7-20. 



Sexto	Empírico	sobre	a	irrelevância	do	estudo	dos	sofismas	para	a	condução	
da	vida 

 

19 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

nenhum resquício das análises que Crisipo fazia dos sofismas. Ressalte-se, 
entretanto, que ele é o único estoico nominalmente citado por Sexto Empírico em 
sua crítica à dialética (P. 2.253).   

Sobre a dialética em si, é certo que não é termo unívoco nem na 
Antiguidade, e que o que chamamos de dialética em Platão (em cuja obra o termo 
também não é unívoco) não é o mesmo que a dialética em Aristóteles ou em Crisipo. 
Espera-se também controvérsia e polêmica sobre em que consistiria a dialética 
crisipiana, ou mesmo a estoica (assim como nos demais autores citados, é claro!). Na 
vida de Zenão, em Diógenes Laércio, 7.42, a dialética aparece como uma ramificação 
da parte Lógica, assim como a retórica. E se define de duas maneiras aparentemente 
implicadas: “a dialética é a ciência da conversação correta a respeito de argumentos 
por meio de pergunta e resposta; donde (hóthen) também a definem assim: ciência 
do verdadeiro, do falso e do nem verdadeiro nem falso”6.   

Essa origem na dialética como tradicionalmente (ainda que de forma plural) 
se apresentava nos predecessores, pode ser reconhecida num fragmento (Plu. De 
Stoic. Rep. 1045E-1046A) em que Crisipo remete a Sócrates como aquele que mais 
se dedicou à dialética (Plu. De Stoic. Rep. 1045E-1046A), entendida aí, supomos, 
como a habilidade de testar teses ou de defendê-las de tentativas de refutação, a 
depender de quem estivesse no papel de interrogante e respondente. Há outra 
passagem em Plutarco (De Stoic. Rep. 1035F-1036A) que aponta para essa 
característica no próprio Crisipo, mas num sentido mais defensivo. Haveria, em 
Crisipo, a oposição de teses, mas não com a finalidade (por exemplo, como faziam 
acadêmicos e pirrônicos) de equalizar as teses em oposição, de valorizar ambas para 
testá-las, mas com uma finalidade alternativa, a de diminuir a que se quer atacar, 
“dissolvendo sua plausibilidade” (dialýontas autôn tò pithanón): 

 

A conversação na direção dos contrários ele não afirma, em geral, 
rejeitar, mas recomenda servir-se dela de um certo modo, com cuidado, 
assim como nos tribunais, não com defesas [das teses contrárias], 
porém dissolvendo a plausibilidade delas: “pois aos que disputam 
acerca de tudo se impõe a suspensão do juízo”, diz, “fazer isto também 
é útil para o que querem; mas, para aqueles que produzem 
conhecimento conforme o qual viveremos em acordo, o contrário é útil: 
instruir e preparar de forma elementar os iniciantes desde o princípio 
até os fins; em vista disso é oportuno lembrar também dos argumentos 
contrários, dissolvendo a plausibilidade deles, conforme se faz também 
nos tribunais.” (Plu. De Stoic. Rep. 1035F-1036A7).         

 

Cabe notar, todavia, que na sequência do texto Plutarco questiona essa 
recomendação de Crisipo, por não ser seguida por ele mesmo, retomando a ideia 

 
6 De novo nos sentimos na obrigação de chamar atenção sobre a dificuldade de Diógenes 

Laércio como fonte quando trata dos estoicos em geral. Não podemos descartar as 
concepções que ele apresenta, mas ao mesmo tempo devemos desconfiar dessa exposição que 
as atribui à escola.  

7 Τὸ πρὸς τὰ ἐναντία διαλέγεσθαι καθόλου μὲν οὔ φησιν ἀποδοκιμάζειν, χρῆσθαι δὲ οὕτω παραινεῖ, 
μετ' εὐλαβείας ὥσπερ ἐν τοῖς δικαστηρίοις, μὴ μετὰ συνηγορίας | ἀλλὰ διαλύοντας αὐτῶν τὸ 
πιθανόν· ‘τοῖς μὲν γὰρ ἐποχὴν ἄγουσι περὶ πάντων ἐπιβάλλει’ φησί ‘τοῦτο ποιεῖν καὶ συνεργόν 
ἐστι πρὸς ὃ βούλονται· τοῖς δ' ἐπιστήμην ἐνεργαζομένοις καθ' ἣν ὁμολογουμένως βιωσόμεθα, τὰ 
ἐναντία, στοιχειοῦν καὶ καταστοιχίζειν τοὺς εἰσαγομένους ἀπ' ἀρχῆς μέχρι τέλους· ἐφ' ὧν καιρός 
ἐστι μνησθῆναι καὶ τῶν ἐναντίων λόγων, διαλύοντας αὐτῶν τὸ πιθανόν, καθάπερ καὶ ἐν τοῖς 
δικαστηρίοις·’. Todas as traduções são nossas, com exceção das indicadas. 



Alice	Bitencourt	Haddad 

20 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

 

que já trouxemos aqui de que o estoico apresentava as teses contrárias de forma 
vigorosa e convincente, colocando em risco as doutrinas de sua escola. De todo 
modo, independente da validade de sua recomendação, mesmo com as poucas 
informações que obtemos acerca das obras e procedimentos de Crisipo, ele nos 
parece o mais forte candidato a alvo da crítica de Sexto contra os dialéticos. 

Por último, para uma compreensão mais acurada da crítica de Sexto 
Empírico que traremos em seguida, é preciso observar que aparece em outros textos 
estoicos, não atribuídos a Crisipo especificamente, a ideia de que a dialética tem esse 
papel de defesa, ou de proteção dos saberes, e que, por isso mesmo, ela tem uma 
função ética, sendo, inclusive, considerada uma virtude. Veja-se esta fala de Catão 
em Cícero, De finibus, 3.728:    

 

Às virtudes que temos estado a discutir acrescentam ainda <os Estóicos> a 
dialéctica e a física; a ambas estas disciplinas dão o nome de "virtudes", a 
primeira porque nos proporciona o método para não aceitarmos um 
argumento falso, e para não sermos enganados por alguma capciosa aparência 
de verdade; ela permite-nos ainda defender e justificar tudo quanto aprendemos sobre 
o bem e o mal. Sem esta disciplina, pensam eles, qualquer pessoa está em perigo de ser 
desviada e cair no erro. De facto, se em todas as matérias a precipitação e a 
ignorância são vícios, então a arte que as elimina merece com justiça ser 
apelidada de "virtude". (Tradução de Segurado e Campos9 e grifos nossos).    

 

 Existem outros indícios dessa ligação entre a dialética e a ética no próprio 
Crisipo. Há pelo menos duas obras listadas por Diógenes Laércio que tematizam a 
dialética, mas localizadas dentro do ramo das obras éticas: Acerca da dialética para 
Aristocréon e Acerca das objeções aos dialéticos (DL 7.202). Pode ser um erro de 
catalogação ou não10. Outros tratados que consideraríamos do ramo da lógica 
também se encontram listados na área da ética. Por exemplo, Acerca da apreensão, do 
conhecimento e da ignorância, ou Acerca da razão. Minha tendência, porém, seria de 
não rechaçar a priori a lista e a ordenação transmitida por Diógenes, considerando 
que o conhecimento e o uso da razão são a base para uma vida sábia e virtuosa, 
conforme a concepção estoica, e que as partes da doutrina filosófica – a lógica, a 
ética e a física – são tidas como misturadas (memíkhtai, DL 7.40). Essa leitura fará 
sentido, assim espero, quando chegarmos à crítica de Sexto.  

 
3 Sexto contra o estudo dos sofismas 

Antes de iniciarmos nossa interpretação do texto περὶ σοφισμάτων (P. 2, cap. 22) 
é importante deixar claro para o leitor que a análise e os argumentos de Sexto não 
são, ao menos em parte, de sua autoria. Podemos encontrar parte de sua 
argumentação já em Cícero, Acad. Pr. 91-98. Esses pontos de interseção entre 
Cícero e Sexto não são raros, e em vários temas, o que indica, na base de seus 
escritos, fontes comuns, sejam elas de transmissão oral ou escrita, aproximando, 

 
8 Passagem com ideia semelhante se encontra em DL 7.46-48. 
9 Ad easque virtutes de quibus disputatum est dialecticam etiam adiungunt et physicam easque 

ambas virtutum nomine appellant, alteram quod habeat rationem ne cui falso assentiamur neve 
umquam captiosa probabilitate fallamur, eaque quae de bonis et malis didicerimus ut tenere 
tuerique possimus; nam sine hac arte quemvis arbitrantur a vero abduci fallique posse. Recte 
igitur, si omnibus in rebus temeritas ignoratioque vitiosa est, ars ea quae tollit haec virtus 
nominata est. 

10 Para a análise dessas hipóteses ver Barnes, 1996. 



Sexto	Empírico	sobre	a	irrelevância	do	estudo	dos	sofismas	para	a	condução	
da	vida 

 

21 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

assim, o chamado ceticismo acadêmico do ceticismo pirrônico. Por ora, não será 
possível aprofundar essa questão, mas que fique o registro até para se entender o 
tipo de texto que Sexto produz, que reúne análises e argumentos que já circulavam 
muito antes de sua existência. Com esse dado não se quer diminuir o autor, mas, 
pelo contrário, enquadrar sua relevância como fonte de informação sobre o 
ceticismo de seu tempo e pregresso. Aliás, não só sobre o ceticismo, mas sobre as 
diversas escolas contra as quais o ceticismo se opôs, uma vez que a apresentação de 
suas teses (e de teses incompatíveis com elas, evidentemente) é um procedimento 
adotado por princípio, de modo que Sexto é uma fonte valiosa e indispensável para 
o historiador da filosofia antiga. Claro que ele não se vê nesse papel, não esmiúça a 
informação para um leitor do século XXI, mas cabe a nós fazer essa “apuração” dos 
pensadores não nomeados e dos argumentos lacunares a partir de outras fontes 
disponíveis. 

 A crítica de Sexto ao estudo dos sofismas é bem localizada e precisa: trata-
se do questionamento daqueles que exaltam a dialética como uma ferramenta de 
socorro ou resgate para uma vida que é instável, sujeita a revezes. E o estudo da 
solução dos sofismas supostamente integraria esse auxílio (P. 2.229). É importante 
olhar para essa abertura do capítulo com atenção, pois não há uma condenação, ao 
menos explícita, do estudo de sofismas, da análise de argumentos. O que há é uma 
objeção, que se desdobrará em algumas etapas, com relação à utilidade prática desse 
estudo. Em que sentido estudar sofismas nos levaria a uma condução melhor de 
nossa vida? Essa questão se coloca especificamente contra o estoicismo11, na medida 
em que, como apontamos na seção anterior, os estoicos viam a solidez de uma 
formação racional, em linguagem e argumentação, como um impeditivo do erro 
moral. Ser capaz de sustentar teses contra objeções seria fundamental para a 
condução da vida quando há teses que dizem respeito ao melhor modo de vida. E, 
para isso, seria necessário o treino em dialética. 

 Além dessa capacidade de salvaguarda da doutrina, há um outro elemento 
importante citado por Sexto e que vai ser alvo de seu ataque: a ideia de que 
precisamos entender o erro de um argumento falso para não lhe dar assentimento. 
Assim como Aristóteles, os estoicos entendiam que poderíamos nos enganar com 
argumentos não conclusivos por sua aparência: “[dizem] que o sofisma é um 
argumento persuasivo e traiçoeiro feito para garantir a conclusão ou falsa, ou 
semelhante à falsa, ou não-evidente, ou, além disso, inadmissível [...].12” (P. 2.229). 

 
11 Para a interpretação de que os dialéticos criticados do texto de Sexto são os megáricos, ver 

Spinelli, 2022. Discordo dessa possibilidade principalmente por não se enquadrarem na 
apresentação que Sexto faz da dialética como ferramenta de socorro, ou tendo uma utilidade 
ética. Também não sabemos com precisão como os megáricos lidavam com os argumentos 
criados ou transmitidos por eles. Mas, pela maneira como são “recebidos” por um Aristóteles, 
minha tendência seria a de acreditar que eles propunham os argumentos, os colocavam como 
problemas, desafios. Caberia ao interlocutor se livrar deles ou, melhor dizendo, solucioná-los. 
Por isso, considero mais plausível que os dialéticos que estudam sofismas para reconhecê-los, 
para separarem o verdadeiro do falso, sejam os “atacados” pelos argumentos megáricos, e um 
deles aparece nomeado, o estoico Crisipo. Favorável à ideia de que os dialéticos são os 
estoicos, ver Atherton, 1993, p. 427-431. 

12 A definição de Aristóteles é bem diferente, também pela diferença de contexto. O argumento 
erístico é aquele que ou (1) parte de premissas aparentemente bem reputadas; ou (2) parte de 
premissas realmente bem reputadas, mas que apenas aparentemente deduz (SE 165b7-8). 
Como a erística é uma espécie de contrafação da dialética, ou uma dialética fraudulenta, e 
como para Aristóteles a dialética não lida com premissas verdadeiras (mas apenas a ciência, 
por meio do silogismo demonstrativo), não cabe, em sua abordagem, esse enfoque na 
conclusão falsa. Fazer o respondente afirmar o falso e expor isso é apenas uma das finalidades 
da argumentação erística, e nem é a mais importante. A atenção de Aristóteles é bem maior 
para a finalidade erística de refutar aparentemente.       



Alice	Bitencourt	Haddad 

22 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

 

Os exemplos de sofisma fornecidos por Sexto valorizam sua contestação por não 
serem, de fato, persuasivos. Por exemplo, “Ninguém dá um predicado para alguém 
beber; mas ‘beber absinto’ é um predicado; logo, ninguém dá absinto para alguém 
beber.” (P. 2.230); ou ainda “Não é o caso que te perguntei algo primeiro, e não é o 
caso que os astros são em número par; mas eu te fiz uma pergunta primeiro; logo, 
os astros são em número par.” (P. 2.231). Além dos exemplos, Sexto reproduz as 
soluções (epilýseis), indicando-nos que a prática que aparecia em Acerca das refutações 
sofísticas é realizada também pelos estoicos. Fornecem-se os exemplos e em seguida 
as soluções, que podem variar a depender do intérprete do sofisma. O erro de 
raciocínio é então explicitado. Essa uma das tarefas do dialético desde Aristóteles, 
e ainda se faz presente em Sexto: ser capaz de expor (dielénkhein) os sofismas (P. 
2.236). Porém, defenderá o pirrônico, isso é inútil. Inútil, se considerarmos, como 
propus anteriormente, a função ética da dialética. Resolver sofismas não nos ajuda 
a viver bem. 

 Divido as objeções de Sexto em quatro: (1) ainda que expor os sofismas 
fosse útil, isso não seria tarefa para uma dialético; (2) contra teses manifestamente 
falsas, podemos opor aparências; (3) já não assentimos a argumentos com 
conclusões manifestamente falsas ou absurdas; (4) os problemas de ambiguidade são 
resolvidos por quem usa os termos em questão, e não por dialéticos. 

 

1. AINDA QUE EXPOR OS SOFISMAS FOSSE ÚTIL, ISSO NÃO SERIA TAREFA PARA UM 
DIALÉTICO 

Sexto alega que apenas aquele que, dentro de seu saber específico, possui o 
entendimento sobre a correlação das coisas poderia expor um vício na 
argumentação (P. 2.236-237). E fornece dois exemplos a partir do saber médico. O 
primeiro: 

 

No período de declínio das doenças deve-se aprovar a dieta variada e 
com vinho; mas em toda forma de doença geralmente ocorre um 
declínio antes do primeiro ciclo de três dias; logo é necessário, em 
geral, receber uma dieta variada e com vinho antes do primeiro ciclo 
de três dias” (S.E. P. 2.23713). 

 

 Para nossa sorte, o sofisma vem acompanhado de uma explicação. Sexto 
aponta que o erro está no duplo sentido do termo parakmé, que traduzimos por 
“declínio”, e que pode indicar dois estágios diferentes da doença: num primeiro 
sentido, presente na primeira premissa, o declínio da doença se refere ao estágio 
final da doença, quando ela está para terminar por completo. O segundo uso de 
parakmé se refere a um declínio que ocorre no primeiro ciclo da doença. Pode haver 
uma situação de melhora do doente após uma crise, mas que não significa o fim da 
doença. Nesse último caso, diz Sexto, o indicado não é essa dieta variada e 
acompanhada de vinho. A conclusão do argumento, portanto, é falsa. E essa 
percepção de que a conclusão do argumento é falsa só poderia vir de alguém 
experiente no assunto. Percebendo o equívoco da conclusão, o experiente poderia 

 
13 ‘κατὰ τὰς νόσους ἐν ταῖς παρακμαῖς τήν τε ποικίλην δίαιταν καὶ τὸν οἶνον δοκιμαστέον· ἐπὶ πάσης 

δὲ τυπώσεως νόσου πρὸ τῆς πρώτης διατρίτου ὡς τὸ πολὺ γίνεται παρακμή· ἀναγκαῖον ἄρα πρὸ 
τῆς πρώτης διατρίτου τήν τε ποικίλην δίαιταν καὶ τὸν οἶνον παραλαμβάνειν’. Adotamos a leitura 
de Annas; Barnes, 1994, que assumem ὡς τὸ πολὺ no lugar de πάντως (presente em Bury, que 
usa o texto de Bekker). 



Sexto	Empírico	sobre	a	irrelevância	do	estudo	dos	sofismas	para	a	condução	
da	vida 

 

23 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

olhar as premissas e logo apontar o motivo da confusão. Apenas com a leitura do 
sofisma, um leigo, seja dialético ou não, não perceberia o equívoco. 

O segundo exemplo: “Os contrários são os remédios dos contrários; mas o 
frio é contrário à febre que se apresenta; logo o frio é apropriado para a febre que se 
apresenta” (S.E. P. 2.23914). A explicação, também médica, reconhece como falsa a 
primeira premissa. Nem sempre os contrários serão a cura dos contrários. Sexto vai 
mostrando, como um médico, que há diferença entre afecções e sintomas de afecções. 
A febre, nesse caso, é um sintoma, e, nesse sentido, não vale o argumento. Inclusive, 
a experiência mostra que o frio agrava a condição febril. 

 De novo, estamos diante de argumentos que nunca perceberíamos como 
sofismas a não ser que tivéssemos a experiência com tratamentos de doenças. A 
escolha desses argumentos por Sexto me pareceu maliciosa, já que é difícil de 
acreditar que seriam usados por erísticos ou sofistas. Não temos tratados de Crisipo 
nem de outros estoicos sobre esse tipo de argumentação, mas temos de Aristóteles, 
o Acerca das refutações sofísticas, que não considera esse argumento erístico (ver cap. 
11). Se pudéssemos tomar como sinônimos “argumentos erísticos ou sofísticos” e 
“sofismas”, a crítica de Sexto não caberia. Isso porque são tomados por Aristóteles 
como erísticos ou sofísticos os argumentos que partem de elementos gerais que 
pertencem a todos os saberes, ou seja, argumentos que simulam a conversação 
dialética. Argumentos que partem de princípios de saberes específicos não são 
considerados erísticos. Eles podem conter erros, evidentemente, mas não são 
erísticos, não são necessariamente fraudulentos, usados em disputas no intuito de 
enganar e vencer. O exemplo de Aristóteles é esclarecedor (SE 171b13-18): quando 
Hipócrates de Quios, o geômetra, tenta realizar a quadratura do círculo por meio 
de lúnulas e erra, tem seu erro percebido, ele não está cometendo uma fraude, ele se 
vale de princípios da geometria e se equivoca em algum ponto de sua tentativa. 
Penso que o mesmo vale para a argumentação dos exemplos anteriores. Cabe notar, 
todavia, que estamos nas últimas linhas refletindo a partir da leitura que Aristóteles 
faz do problema. Não há nenhuma garantia de que de fato os estoicos não 
considerassem sofismas os exemplos fornecidos por Sexto. Afinal, eles cabem na 
definição de sofisma citada por ele: são argumentos que garantem conclusões falsas. 
De toda forma, não faz sentido um dialético analisá-los, porque eles dizem respeito 
a um domínio específico. E também não faz sentido um médico analisá-los, já que a 
falsidade das conclusões de partida o assustaria, ele já recusaria o argumento inteiro 
só de olhar para a conclusão. Para que, em sua prática médica, ele seguiria 
conclusões manifestamente falsas? Aliás, as duas objeções seguintes vão por essa 
linha de argumentação.   

   

2. CONTRA TESES MANIFESTAMENTE FALSAS, PODEMOS OPOR FENÔMENOS  

Essa objeção é tipicamente cética, e não creio que seria aceita por um dialético como 
um procedimento regular por abrir mão da linguagem como recurso antagônico; 
mas é uma habilidade definida logo no início das Hipotiposes: “A habilidade cética é 
antitética com relação tanto a fenômenos quanto a pensamentos”, opondo fenômeno 
a fenômeno, pensamento a pensamento, e fenômeno a pensamento (S.E. P. 1.8-9). A 
ideia de Sexto aqui é, de certa forma, recusar a suposta plausibilidade dos sofismas. 
Um exemplo clássico citado nesse momento (também presente em Cic. Acad. Pr. 72) 
é o argumento atribuído a Anaxágoras: “A neve é água congelada; mas a água negra; 

 
14 ‘τὰ ἐναντία τῶν ἐναντίων ἰάματά ἐστιν· ἐναντίον δὲ τῇ ὑποκειμένῃ πυρώσει τὸ ψυχρόν· 

κατάλληλον ἄρα τῇ ὑποκειμένῃ πυρώσει τὸ ψυχρόν’. 



Alice	Bitencourt	Haddad 

24 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

 

logo a neve é negra”. Porém, compartilhamos a percepção de que a neve não é negra, 
e isso é suficiente para rejeitarmos o argumento (S.E. P. 2.243-244).  

O dialético, por sua vez, provavelmente se dedicaria a explicar por que de 
premissas verdadeiras chegamos a uma conclusão falsa, a expor em que ponto um 
erro teria sido cometido e qual seria ele. O problema não é exatamente o dialético 
fazer isso, mas achar que isso é necessário, como anunciamos antes, para a condução 
da vida. Eu não preciso me contrapor dialeticamente ao argumento de que o 
movimento não existe para viver. Eu não preciso provar que o movimento existe 
para me mover. O problema está em achar que a dialética e a solução de sofismas 
importam para a vida, quando é evidente que não. Ninguém passa a achar que a 
neve é negra depois de ouvir o argumento de Anaxágoras. Sexto cita uma passagem 
(semelhante a Cic. Acad. Pr. 109), que, apesar de muito conhecida, vale a pena 
transcrever: “as pessoas, durante a vida, se preparam para viagens a pé e por mar, 
constroem navios e casas, e engravidam sem nenhuma consideração aos 
argumentos do movimento e da geração” (S.E. P. 2.244). 

 Também em apoio à sua objeção, Sexto traz outro exemplo médico. Quando 
Diodoro Crono, o famoso erístico com quem Zenão teria estudado, procurou o 
médico de nome Herófilo para tratar de um ombro deslocado, o médico, que 
conhecia os argumentos do megárico, lhe respondeu imitando-o: “O seu ombro se 
deslocou do lugar em que ele estava ou do lugar em que ele não estava; mas ele nem 
estava naquele lugar nem não estava; logo, ele não se deslocou” (P. 2.245). Diodoro 
então implorou para Herófilo parar com a argumentação de origem megárica e 
tratar logo do ombro.    

 Sexto conclui essa etapa da objeção rememorando uma compreensão, que 
já havia aparecido nos cap. 8 e 11 do livro I, de como se conduzir na vida na falta de 
um critério de verdade: “Basta viver empiricamente e livre de doutrinas, segundo 
as observações e preconcepções comuns, suspendendo o juízo acerca das futilidades 
dogmáticas e, principalmente, alheias às coisas consideradas úteis para a vida” (P. 
2.246).  

 

3. JÁ NÃO ASSENTIMOS A ARGUMENTOS COM CONCLUSÕES MANIFESTAMENTE 
FALSAS OU ABSURDAS 

Se já não assentimos a conclusões manifestamente falsas, perde-se a razão de se 
estudar os sofismas e entender os mecanismos do engano. Sexto introduz essa 
objeção com a explicação “deles” – provavelmente os estoicos que se dedicam à 
dialética. Em resumo, um argumento é verdadeiro se, por meio de premissas 
verdadeiras, conduz a uma conclusão verdadeira (P. 2.248). Portanto, se um 
argumento apresenta uma conclusão falsa, ele não é verdadeiro. E isso pode ocorrer 
por dois motivos: ou pelo menos uma das premissas não é verdadeira, ou o 
argumento não é conclusivo (synaktikón é o termo estoico; semelhante a syllogistikós, 
“dedutivo”, de Aristóteles).  

 A leitura de Sexto, então, é a de que espontaneamente, se percebemos a 
falsidade de uma conclusão, não damos assentimento a ela, e não é necessário 
entender o mecanismo do engano. Ele compara essa situação com a de uma pessoa 
diante de um truque ilusionista. A pessoa que assiste sabe que está sendo enganada, 
e não precisa saber como funciona o truque para não dar adesão à cena que lhe 
aparece como lhe aparece.   

 O mesmo argumento vale para as conclusões absurdas (atopías). Mesmo se 
não conseguimos perceber o erro do argumento, se ele leva a conclusões absurdas, 
não faz o menor sentido dar assentimento a ele. Fazer isso seria como andar por 



Sexto	Empírico	sobre	a	irrelevância	do	estudo	dos	sofismas	para	a	condução	
da	vida 

 

25 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

uma estrada cujo fim dá num penhasco (P. 2.252). Desse tipo é o argumento do 
sorites – literalmente, aquele que amontoa –, em que o interrogante pergunta “com 
um grão eu tenho um monte? E com 2? E com 100? Se com 100 eu tenho, com 99 
eu deixo de ter?”; e que é um argumento que ilustra a imprecisão com que usamos 
vários termos15. Quando eu passo a ter um monte? Com quantos fios alguém que é 
careca passaria a cabeludo? Enquanto os dogmáticos seguidores de Crisipo 
orientam suspender o juízo durante a argumentação (em Cícero, a orientação é do 
próprio Crisipo, em Acad. Pr. 93), para evitar o absurdo, Sexto orienta a suspensão 
do juízo do argumento inteiro, desde a primeira premissa.  

 

4. OS PROBLEMAS DE AMBIGUIDADE SÃO RESOLVIDOS POR QUEM USA OS TERMOS 
EM QUESTÃO, E NÃO POR DIALÉTICOS 

A última objeção de Sexto lida com o tema da distinção das ambiguidades 
(amphibolíai). Cabe notar que o que o filósofo toma por amphibolía não é o mesmo 
que Aristóteles. Aqui Sexto se refere aos termos com duplo sentido, o que 
Aristóteles chamaria de homonímia16. E sua solução é semelhante à da primeira 
objeção, inclusive o primeiro exemplo voltará aqui. Quem deve dissolver a 
ambiguidade é quem tem experiência (empeiría) no uso dos termos envolvidos, que 
têm significados convencionais (thései). Portanto, como no caso do termo parakmé 
(“declínio”), somente um especialista no contexto médico conseguiria identificar a 
ambiguidade e desfazê-la. Um dialético não o conseguiria. E a mesma coisa em 
eventos ordinários do cotidiano. Se uma pessoa tem dois escravos de nome “Manes” 
e pede para Manes servi-lo, virá em seguida a pergunta: “Qual dois dois?”, e o senhor 
dirá. Com um exemplo simplista, Sexto procura provar seu ponto. Não há uma 
grande técnica específica para a dissolução de ambiguidades. Basta o uso. Quem usa 
aquelas palavras saberá indicar a que ela se refere. 

 

4 Considerações finais 

O estudo dos sofismas é um exemplo interessante de tema que atravessa a História 
da Filosofia, em contextos e finalidades distintas. Objeto de um tratado de 
Aristóteles, e provavelmente assunto de discussão na Academia, a análise das 
falácias chega no estoicismo dentro de uma visão filosófica bastante distinta daquela 
inicial. Em Aristóteles havia uma preocupação de se compreender os argumentos 
erísticos porque isso melhoraria a capacidade dialética de identificar o verdadeiro e 
o falso no teste de teses que a conversação erotética proporciona. Um dos interesses 
de Aristóteles estaria na garantia de uma investigação de tipo dialética (ou seja, que 
lida com premissas geralmente aceitas ou bem reputadas – e não com as premissas 
verdadeiras do silogismo científico) bem feita, isenta de dubiedades, imprecisões. 
Afinal, o investigador dialético pode ele mesmo errar sem que um sofista provoque 
isso se não conhecer as possíveis armadilhas do discurso.  

 Quando olhamos a maneira como o estoicismo lida com o mesmo tipo de 
argumento, primeiro nos damos conta de como um pensador como Crisipo dedicou 
muita atenção a esse estudo, muito mais do que qualquer predecessor. E como ele 
estacionou por um tempo considerável no sofisma do mentiroso. Temos 

 
15 Para a história antiga do sorites (o argumento avança pela lógica moderna e contemporânea 

em outras versões e tratamentos), ver Santos, 2019, p. 289-301. A explicação antiga do 
argumento mais expandida se encontra em Galeno, Sobre a experiência médica, 114-119. 

16 Em Aristóteles, a amphibolía ocorre em orações em que não se consegue identificar nominativo 
e acusativo, em função de o gênero neutro não variar nesses casos; em outras palavras, não se 
identifica quem é o sujeito e quem é o objeto da ação. SE 166a6-14. 



Alice	Bitencourt	Haddad 

26 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

 

pouquíssima informação sobre a relação dos estoicos com os sofismas, mas vimos 
como a dialética tem para eles essa função de salvaguardar a doutrina e de habilitar 
para a prevenção do erro. A abordagem deles traz novidade porque em Aristóteles, 
ao menos, não havia nenhum indício de que o erro que se queria evitar por meio da 
dialética fosse de ordem moral. Então parece que a dialética para os estoicos, além 
de ter essa característica comum de preparar para atacar e defender teses, tem um 
papel muito relevante, diria mesmo que seria condição para a vida sábia e virtuosa. 
O sábio estoico precisa ser um dialético. 

 Sexto Empírico dedica um capítulo de suas Hipotiposes pirrônicas aos 
sofismas. Essa recepção do problema não é nova, como apontamos. Vários de seus 
argumentos contra o estudo dos sofismas podem ser encontrados em Cícero, por 
exemplo, o que mostra um certo padrão na maneira como os céticos (pirrônicos ou 
não) encaravam essa subárea da dialética estoica. Aristóteles não parece estar em 
questão – ao menos não é nomeado e algumas acusações não lhe caberiam. O menos 
arriscado é considerar que o alvo de Sexto, e dos céticos, são os estoicos, com 
destaque para Crisipo, único pensador nomeado no capítulo. Tendo em vista as 
objeções levantadas por Sexto, quisemos mostrar como o centro de sua crítica não 
é exatamente contra quem estuda sofismas tout court, mas contra quem sustenta que 
esse estudo é importante para nos orientar na vida, que identificar o verdadeiro e o 
falso e os mecanismos de engano na argumentação nos permitiria viver melhor. As 
objeções de Sexto, por sua vez, em parte recorrem a um campo extralinguístico, 
sendo baseadas na experiência, na prática, levando em consideração o poder de 
persuasão do fenômeno, o conhecimento empírico; e, no campo da linguagem, ele 
vai indicar o uso comum (seja ordinário, como no caso dos nomes dos escravos, seja 
específico de um saber, como no caso dos termos médicos) a ferramenta adequada 
para a desambiguação.    
 

Referências: 

Aristote. (2019). Les réfutations sophistiques. Introduction, édition du texte grec, 
traduction et commentaire par Myriam Hecquet. Paris: Vrin. 

Atherton, C. (1993). The Stoics on Ambiguity. Cambridge: Cambridge University Press. 

Barnes, J. (2012/1999). Aristotle and Stoic Logic. In: ______. Logical Matters: Essays in 
Ancient Philosophy II. Edited by Maddalena Bonelli. Oxford: Claredon Press, 
2012. p. 383-412. Publicado pela primeira vez em IERODIAKONOU, K. Topics 
in Stoic Philosophy. Oxford: Clarendon Press, p. 23-53.  

______. (2007/1999). Introduction. In: ALGRA, Keimpe et al. (ed.). The Cambridge 
History of Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press. 
Reimpressão da 1ª ed. de 1999. p. 65-76. 

______. (1996). The Catalogue of Chrysippus’ Logical Works. In: ALGRA, Keimpe A.; 
van der HORST, Pieter W.; RUNIA, David. T. (ed.). Polyhistor: Studies in the 
History and Historiography of Ancient Philosophy.  Leiden: Brill, p. 169-184. 

Cicero. (1931). De finibus bonorum et malorum. With an English translation by H. 
Rackham. 2nd ed. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

______. (2018). Textos filosóficos. 2. ed. Tradução do latim, introdução e notas de J. A. 
Segurado e Campos. Lisboa: Calouste Gulbenkian, v. 1. 

Diogenes Laertius. (2005/1931). Lives of Eminent Philosophers. With an English 
translation by R. D. Hicks. Cambridge, MA: Harvard University Press. v. 2. 
Reimpressão da edição de 1931. 



Sexto	Empírico	sobre	a	irrelevância	do	estudo	dos	sofismas	para	a	condução	
da	vida 

 

27 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	16-27	-	ISSN	1981-4534 

______. (2006/1972). Lives of Eminent Philosophers. With an English translation by R. 
D. Hicks. Cambridge, MA: Harvard University Press. v. 1. Reimpressão da 
edição de 1972. 

Epictetus. (1956/1925). The discourses as reported by Arrian, The Manual, and Fragments. 
With an English translation by W. A. Oldfather. Cambridge, MA: Harvard 
University Press. Reimpressão da 1ª edição de 1925. 

Galen. (1985). Three Treatises On the Nature of Science: On the Sects for Beginners, An 
Outline of Empiricism,  On Medical Experience. Translated by Richard 
Walzer and Michael Frede with an introduction by Michael Frede. 
Indianapolis: Hackett Publishing. 

Plutarco. (1993). Le contradizionni degli stoici. A cura di Marcello Zanatta. Testo greco 
a fronte. Milano: Biblioteca Universale Rizzoli. 

______. (2004). Obras morales y de costumbres. Introducciones, traducción y notas de Mª 
Ángeles Durán López y Raúl Caballero Sánchez. Madrid: Editorial Gredos. v. 
11: Tratados platónicos, tratados antiestoicos. 

Santos, R. (2019). The Pre-Analytic History of the Sorites Paradox. In: OMS, Sergi; 
ZARDINI, Elia (ed.). The Sorites Paradox. Cambridge: Cambridge University 
Press, p. 289-306. 

Sextus Empiricus. (1933). Outlines of Pyrrhonism. With and English translation by R. 
G. Bury. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

______. (1994). Outlines of Scepticism. Translated by Julia Annas and Jonathan Barnes. 
Cambridge: Cambride University Press.  

Simplicius. (2001). On Aristotle’s Categories 5-6. Translated by Frans A. J. de Haas & 
Barrie Fleet. London: Bloomsbury. 

Spinelli, E. (2022) Dialectic and Sophisms: The Sceptical Dissolution of Dogmatic 
Logic. Méthexis, v. 34, p. 119-147. 


