Sképsis: Revista de Filosofia
ISSN 1981-4534
Vol. XVI, N. 31, 2025, p. 16-27

SEXTO EMPIRICO SOBRE A IRRELEVANCIA DO ESTUDO DOS
SOFISMAS PARA A CONDUCAO DA VIDA

Alice Bitencourt Haddad
Universidade Federal Fluminense
Email: alicecorreio@gmail.com

Resumo: Neste artigo, pretendo expor a critica que Sexto Empirico faz contra a visdo
estoica e aristotélica de que é relevante apontar os defeitos dos argumentos falaciosos
para que evitemos assentir as suas conclusdes. Em se tratando de seu confronto com os
estoicos, a critica avanga também contra a ideia de que a investigacdo dos argumentos
talaciosos nos ajudaria na condugio da vida. Em vista desse objetivo, comegaremos
tratando, de maneira breve, da obra matricial sobre essa questdo — Acerca das refutagoes
sofisticas de Aristételes — e da utilidade que este fil6sofo atribui a analise e solugdo dos
argumentos erfsticos (tratados por Sexto e em fragmentos estoicos como “sofismas”,
sophismata), bem como de sua relagdo com a dialética, indo aos primeiros capitulos de
Tépicos. Em seguida, mostraremos como essa investiga¢do de origem aristotélica
permanece na légica estoica, podendo ser encontrados alguns testemunhos,
especialmente acerca da obra de Crisipo, que refor¢am essa visdo de que a dialética deve
se dedicar a compreender as faldcias. Além disso, mostraremos brevemente como hé
para os estoicos, diferente de na obra de Aristételes, uma relagdo entre dialética e ética,
pressupondo-se o conhecimento da dialética para a vida sdbia, virtuosa. Por dltimo,
mostraremos como Sexto Empirico desqualifica esse procedimento do estudo das
talacias em Hipotiposes pirronicas 2, cap. 22, alegando que néo é necesséario apontar as
mintcias de um argumento para que ele soe implausivel e, por conseguinte, para que
ndo demos assentimento a ele. Dentro dessa argumentacdo pirronica, espero poder
deixar claro como o alvo maior de Sexto nas objec¢des que levanta é contra a ideia estoica
de que é preciso ser dialético para se ter uma boa vida.

Palavras-chave: Aristételes; Crisipo; Sexto Empirico; Sofismas; Dialética.

Abstract: In this article, I intend to present Sextus Empiricus’ criticism of the Stoic
and Aristotelian view that it is important to point out the flaws in fallacious arguments
so that we avoid agreeing with their conclusions. In his confrontation with the Stoics,
the critique also attacks the idea that investigating fallacious arguments would help us
in conducting our lives. With this objective in mind, we will begin by briefly discussing
the seminal work on this issue — Aristotle’s On Sophistical Refutations — and the
usefulness that this philosopher attributes to the analysis and solution of eristic
arguments (treated by Sextus and in Stoic fragments as “sophisms,” sophismata), as well
as their relationship with dialectic, going to the first chapters of Topics. Next, we will
show how this Aristotelian investigation remains in Stoic logic, with some evidence,
especially in the work of Chrysippus, reinforcing the view that dialectic should be
dedicated to understanding fallacies. In addition, we will briefly show how, unlike in
Aristotle's work, there is a relationship between dialectic and ethics for the Stoics,
assuming knowledge of dialectic for a wise, virtuous life. Finally, we will show how
Sextus Empiricus disqualifies this practice of studying the fallacies in Outlines of
Pirrhonism 2, chapter 22, arguing that it is not necessary to point out the minutiae of
an argument for it to sound implausible and, consequently, for us not to agree with it.
Within this Pyrrhonic argument, I hope to make it clear how Sextus' main target in
the objections he raises is against the Stoic idea that one must be dialectical in order to

have a good life.

15

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Alice Bitencourt Haddad

Keywords: Aristotle; Chrysippus; Sextus Empiricus; Sophisms; Dialectics.

1 Aristoteles e os sofismas

Em Acerca das refutagdes sofisticas Aristételes avanca na reflexo, iniciada por Platio
no didlogo Eutidemo, acerca de um certo tipo de conversagdo, que envolve perguntas
e respostas (por isso qualificada como erotética — 172a16), e em que o interrogante
tem por objetivo derrotar o respondente, fazendo-o cair em armadilhas. Ele deve
refutar o respondente, fazé-lo proferir uma falsidade, fazé-lo proferir um paradoxo,
tazé-lo cair em repeti¢do vocabular ou fazé-lo cometer um solecismo (165b14-16).
O respondente, por sua vez, deve se defender nesse jogo, impedindo o interrogante
de cumprir seus objetivos. Essa conversagdo argumentativa é chamada de eristica,
e é atribuida por Aristételes a sofistas e erfsticos. Ndo h4, no texto de Aristételes,
uma distingdo clara entre essas duas figuras. Pelo contrario, a impressio é de que
elas se imiscuem na andlise empreendida. O filésofo os separa apenas quanto as suas
finalidades: o sofista visa a parecer sabio para lucrar (171b27-29), e o erfstico visa a
vitéria (171b25-26). O fato é que encontramos, na andlise de Aristdteles, tanto
procedimentos e argumentos atribuidos a sofistas (o Célicles do Gdrgias, em 173a7-
10, e Licofrdo, em 174b32-33, por exemplo), quanto argumentos que sio atribuidos
a escola megdrica (o de Electra ou do velado, em 179b1-2, e o do sorites, em 179a35,
por exemplo; em Dibgenes, na vida de Euclides, em DL 2.108). Essa mistura de
argumentos sofisticos e erfsticos vai atravessar as discussdes filosoficas,
permanecendo nas leituras de Crisipo. O que poderia, porém, soar como uma
confusio nio deve, a nosso ver, ser assim tomado. Crisipo conhecia bem a escola
megérica, estudava seus argumentos, como veremos adiante, mas entende que
vérios deles sdo sofismas (Plu. De Stoic. Rep. 1036F), o que nos faz supor, por esse e
outros indicios, que o estoico é debitario, direto ou indireto (nfo h4 como saber!) do
tratado aristotélico, reconhecendo e concordando com o valor que o estagirita d4 a
esse tipo de investigacdo que aborda esse género de argumento independentemente
de sua origem.

Voltando a Aristételes, dizemos que ele avanga na reflexdo que Platio
iniciou no Eutidemo porque ele oferece um tratamento a questio que, segundo ele
préprio, é inovadora (Arist. SE 183a34-35). E muito plausivel que os académicos,
dentre eles Aristételes, discutissem os argumentos presentes no didlogo Eutidemo
de Platdo e outros de tradigdo eristica. O filésofo chega a dedicar um capitulo inteiro
de seu tratado, o 10°, a objegdes contra outra forma de interpretar esses argumentos,
embora sem nomear seu adversario, mas mostrando que nio é o primeiro a se
empenhar em entender seus vicios e explicd-los. Entretanto, Aristételes d4 um
passo além de Platdo e seus sucessores ao fundamentar sua classificagdo dos
paralogismos em uma teoria da dedugio, especialmente ao distinguir uma refutagéo
verdadeira de uma refutagio aparente. Refutacio, define Aristételes, é uma dedugio
acompanhada da contradig¢do da conclusio (SE 165a2-3). Numa conversagio em que
as premissas sdo formadas a partir das respostas dadas as perguntas, para a

! Barnes (2007, p. 75) aventa a possibilidade de Crisipo ter lido O mentiroso de Teofrasto, mas
alude a falta de dados textuais em apoio a influéncia da logica aristotélica sobre Crisipo. Por
outro lado, ele teria sido afetado pela argumentagio megarica, e nesse sentido encontramos um
ponto em comum, ou um “inimigo comum”, entre peripatéticos e estoicos. Sobre os prés e
contras relativos a hipé6tese da influéncia da l6gica aristotélica sobre Crisipo e os estoicos, ha o
excelente Barnes, 2012, explorando cada comentario ou pequena pista, suspendendo o juizo
ao final, mas confessando certa inclinagdo a hipdtese de que sim, Crisipo teria tido acesso e
lido material peripatético.

16

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Sexto Empirico sobre a irrelevancia do estudo dos sofismas para a conducdo
da vida

refutacdo ocorrer, é necessario que o respondente, ao final, contradiga sua tese
inicial. O problema, como o filésofo mostra, é que é possivel, com varios mecanismos
discursivos maliciosos, aparentar que a refutagdo ocorre, seja com uma falsa
contradigdo, seja com uma argumentac¢do que ndo deduz efetivamente. Aristételes
aponta que ha treze maneiras de se obter essa aparéncia de refutagio, e descreve
cada uma delas, oferecendo, na segunda metade do tratado, suas solugdes.

Ao longo da obra vai ficando claro que a investigagio sobre a argumentagio
erfstica nfio visa apenas a uma sistematizac¢do do conjunto de faldcias existentes em
seu tempo. Aristételes entende que essa investigacio faz parte das atribuicdes do
dialético (SE 172b5-7), que deve ser capaz de distinguir uma verdadeira refutagio
de uma refutagdo aparente (SE 170bs-11). Afinal, é também a dialética uma
conversacdo erotética em que o interrogante visa a refutagio do respondente. H4
proximidade entre as duas praticas (SE 183b1-2), e o risco de um investigador bem-
intencionado promover ou cair em paralogismos se nio tiver clareza sobre eles (SE
175a9-12). Em Tépicos, obra em que o filésofo trata especificamente da dialética, ele
a define em suas primeiras linhas (70p. 100a1-3) como um método que torna alguém
capaz de realizar deducdes a partir de premissas geralmente aceitas ou bem
reputadas (ex enddxon), e suas utilidades se resumem a trés2 (1) ela funciona como
treino (gymnasia), nos capacitando para argumentar a partir de premissas dadas; (2)
ela nos pde em contato com as opinides de outras pessoas, que sdo mapeadas e
estudadas; (8) ela é ttil para os conhecimentos de tipo filoséfico, uma vez que nos
capacita para a discussio dos dois lados de uma questio e, com isso, fica mais fécil,
enxergar o verdadeiro e o falso (Top. 101a26-36). E importante esse Gltimo item
elencado, essa formulagido de que a dialética nos capacita para a detecgdo do
verdadeiro e do falso, pois é precisamente essa ideia que aparecerd nos fragmentos
estolcos e que serd contestada por Sexto Empirico. E, vale lembrar, faz parte dessa
capacitagio o estudo dos sofismas.

2 Crisipo e os sofismas

Crisipo ocupa, dentre os estoicos, um lugar especial dentro desse tema. Embora se
tenha noticia de que ja Zendo estimulava seus discipulos a estudarem dialética para
resolverem sofismas (Plu. De Stoic. Rep. 1034E-F), e apesar de se encontrar em
Diégenes Laércio (7.43-44) a concepgdo de que os estoicos? entendiam que era tarefa
da dialética estudar os sofismas, é nos testemunhos sobre Crisipo que encontramos
mais material sobre o assunto. Isso é facil de observar, primeiramente, com uma
simples verifica¢do das obras dos estoicos citadas por Didgenes Laércio. Ainda que
se possa ter duvidas sobre essas listas, a discrepancia entre Crisipo e seus
predecessores é tdo gritante, que pequenos erros ou variagdes nio seriam relevantes
para se por em divida que Crisipo fol o estoico, ao menos dentre os citados por
Diégenes, que mais escreveu sobre Légica, Dialética ou sofismas.

Percorrendo a sequéncia de Dibgenes, temos que Zendo escreveu Arte
Retérica e Solugdes e refutagdes (DL 7.4); Ariston eliminou a légica de sua filosofia,
considerando a dialética intil (DL 7.160). Escreveu, sobre o tema, Contra os retores,
Respostas as acusagoes de Alexino e Contra os dialéticos (DL 7.163). De Hérilo e

% Arist6teles acrescenta mais um item ap6s tratar dos trés anunciados: a utilidade de possibilitar
o exame das nog¢Oes primeiras de cada ciéncia. Como o tema ndo ¢ relevante para o attigo,
deixamos aqui em nota a indicagdo. (Arist. Tgp. 101a36-b4).

> A fonte Dibgenes Laércio ¢ dificil para nds, historiadores da filosofia, quando descreve a
filosofia estoica sem apontar, em varios momentos, a qual estoico se deveria atribuir
determinadas concepgdes. A maneira como estoicismo concebeu a dialética e as atividades
concernentes a ela certamente nao ¢ univoca.

17

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Alice Bitencourt Haddad

Dionisio, o Renegado, ndo encontramos nada a respeito do tema. De Cleantes,
encontramos Do sdbio que usa sofismas, Problemas insoliveis, Da dialética, Os tropos e
Os predicados (DL 7.173). De Sfairos, encontramos Dos similares, Definigoes, Das
contradigbes, Da razdo, Da arte dialética, Dos predicados e Dos termos ambiguos. Em
Crisipo a enumeragdo tomaria paginas. Basta saber que apenas sobre Loégica,
Légicas das coisas, Logica das expressdes e do discurso por elas constituido e
Légica dos argumentos e dos tropos (todas essas designag¢des se encontram em DL
7.187-198) encontram-se 126 obras escritas. Didgenes aponta, na se¢do sobre
questdes légicas isoladas, que ha mais 89 obras escritas. E adiciona: “os escritos
l6gicos sdo em nimero de trezentos e onze”, talvez somando todos os volumes e
nio os titulos, ja que hd muitos titulos compostos de varios livros (DL 7.198).

Chamam a atencdo os titulos dedicados a sofismas* (pelo menos os que
consegul identificar), todos pertencentes a categoria da Légica dos argumentos e
dos tropos: Acerca da introdugdo ao mentiroso para Aristocréon; Argumentos mentirosos
para introdugdo; Acerca do mentiroso para Aristocréon; Contra os que dividem em partes o
argumento mentiroso para Aristocréon; Acerca da solugdo do mentiroso para Aristocréon;
Contra os que afirmam que o mentiroso tem falsas premissas, Acerca do velado para
Aristébulo; Acerca do disfarcado para Atenades; Acerca do ninguém para Menecrates;
Acerca do argumento do ninguém para Epicrates; Acerca dos sofismas para Heraclides e
Polis (DL 7.196-198).

Além dos titulos, na curta biografia de Crisipo consta que ele apresentava
argumentos que seriam considerados sofismas (em DL 7.186-187), tais como: “Se
alguém estd em Mégara, nio estd em Atenas; mas hd um homem em Mégara; logo
nio ha um homem em Atenas.5”; ou “O que dizes passa por tua boca; dizes ‘carro’;
logo um carro passa por tua boca.”. H4 um, inclusive, que se atribui também a
Eubulides (DL 2.108) e a Diodoro Crono (2.111), os megéricos: “Tens os que nio
perdeste; mas nio perdeste os chifres; logo tens chifres.”. Vale notar que a Eubulides
e a Diodoro também ¢é atribuido o argumento do velado; e apenas a Eubulides, os
argumentos do mentiroso e do disfarcado, também tratados por Crisipo em vérias
obras, assim como por Aristoteles em Acerca das refutagoes sofisticas.

A dedicagio de Crisipo aos sofismas, todavia, nio foi bem vista nem por seus
admiradores. Cicero (Acad. Pr. 87-88) afirma que aquele explorou tantos
argumentos que contestam o conhecimento e a razdo, que os proprios estoicos
reclamavam que ele acabou oferecendo munigio aos detratores do estoicismo, nido
tendo sido capaz de solucioné-los a contento. Um indicio de que ndo se trata de
exagero de Cicero é que podemos encontrar em Epiteto (Dissert. 2.17.34-35) um
questionamento com relagdo a utilidade de se estudar o tratado Acerca do mentiroso
de Crisipo. A mesma ideia se encontra em Plutarco (De comm. not. 2.1059D-E), um
critico como Cicero, mas que também aponta a reprovagio vinda dos admiradores
de Crisipo, comparando-o com um polvo, animal que devora seus proprios
tentaculos no inverno. Assim teria feito o estoico com a dialética ao se dedicar com
tanta intensidade aos sofismas. O fato é que se os argumentos erfsticos ou sofisticos
tém um lugar muito reduzido nas discussdes filoséficas do periodo cléssico, Crisipo,
por motivagdo critica, lhes d4 visibilidade e vigor, deixando um legado aos rivais da
posteridade, em especial, a Carnéades de Cirene (Cic. Acad. Pr. 88). Ndo temos hoje

4 ~ . o ..
Cabe a ressalva de que ndo sabemos se os titulos foram dados pelo préprio Crisipo. Sobre o
catdlogo de Crisipo em Didgenes Laércio, ver Barnes, 1996; sobre a duvida quanto aos titulos
ver p. 172, embora Barnes retome o assunto advogando pela autoria dos titulos por Crisipo na
p. 176.
ste ¢ o argumento do ninguém, que apateceu entre os titulos de Crisipo, e que ¢ explicado
por Simplicio em Comentario as ‘Categorias’, 105, 7-20.

18

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Sexto Empirico sobre a irrelevancia do estudo dos sofismas para a conducdo
da vida

nenhum resquicio das andlises que Crisipo fazia dos sofismas. Ressalte-se,
entretanto, que ele é o tnico estoico nominalmente citado por Sexto Empirico em
sua critica a dialética (P. 2.253).

Sobre a dialética em si, é certo que nido é termo univoco nem na
Antiguidade, e que o que chamamos de dialética em Platdo (em cuja obra o termo
também ndo é univoco) ndo é o mesmo que a dialética em Aristételes ou em Crisipo.
Espera-se também controvérsia e polémica sobre em que consistiria a dialética
crisipiana, ou mesmo a estoica (assim como nos demais autores citados, é claro!). Na
vida de Zendo, em Di6égenes Laércio, 7.42, a dialética aparece como uma ramificagio
da parte Légica, assim como a retérica. E se define de duas maneiras aparentemente
implicadas: “a dialética é a ciéncia da conversagdo correta a respeito de argumentos
por meio de pergunta e resposta; donde (hdthen) também a definem assim: ciéncia
do verdadeiro, do falso e do nem verdadeiro nem falso”s.

Essa origem na dialética como tradicionalmente (ainda que de forma plural)
se apresentava nos predecessores, pode ser reconhecida num fragmento (Plu. De
Stoic. Rep. 1045E-1046A) em que Crisipo remete a Sécrates como aquele que mais
se dedicou a dialética (Plu. De Stoic. Rep. 1045E-1046A), entendida af, supomos,
como a habilidade de testar teses ou de defendé-las de tentativas de refutagio, a
depender de quem estivesse no papel de interrogante e respondente. Ha outra
passagem em Plutarco (De Stozc. Rep. 1035F-1036A) que aponta para essa
caracteristica no préprio Crisipo, mas num sentido mais defensivo. Haveria, em
Crisipo, a oposigdo de teses, mas nio com a finalidade (por exemplo, como faziam
académicos e pirroénicos) de equalizar as teses em oposicdo, de valorizar ambas para
testa-las, mas com uma finalidade alternativa, a de diminuir a que se quer atacar,
“dissolvendo sua plausibilidade” (dialyontas auton to pithanén):

A conversagio na dire¢do dos contrarios ele nio afirma, em geral,
rejeitar, mas recomenda servir-se dela de um certo modo, com cuidado,
assim como nos tribunais, ndo com defesas [das teses contrarias],
porém dissolvendo a plausibilidade delas: “pois aos que disputam
acerca de tudo se impde a suspensdo do juizo”, diz, “fazer isto também
é atil para o que querem; mas, para aqueles que produzem
conhecimento conforme o qual viveremos em acordo, o contrario é util:
instruir e preparar de forma elementar os iniciantes desde o principio
até os fins; em vista disso é oportuno lembrar também dos argumentos
contrérios, dissolvendo a plausibilidade deles, conforme se faz também

nos tribunais.” (Plu. De Stozc. Rep. 1035F-1036A7).

Cabe notar, todavia, que na sequéncia do texto Plutarco questiona essa
recomendacdo de Crisipo, por nio ser seguida por ele mesmo, retomando a ideia

® De novo nos sentimos na obrigagdo de chamar aten¢do sobre a dificuldade de Didgenes
Laércio como fonte quando trata dos estoicos em geral. Ndo podemos descartar as
concepedes que ele apresenta, mas ao mesmo tempo devemos desconfiar dessa exposicio que
as atribui a escola.

7T0 mpdg 01 Evarvtior Srokéyeaton xaBdNo pév 0b grow dmodoruslew, yotiolu & oBte napavel,
pet' eVAafelag Momep €v 1olg Suaotnplow, PN petd cuvnyoplag | GALA Swkbovtag adtdv 1O
mlavov: ‘ol uév Yo Enoyty dyovot Tepl Thviwy €mBidde’ prol ‘Tobto moEly nal cuvepydv
€ott TEOg O Bovhovrar ol 8' Emothuny évepyalouvors xad' fiv Oporoyovptvag Brwsdpeda, ta
dvavtia, otoryetolv xad xataotoryilew todg eloayouévoug &r' dpyfic wéyot téhoug &9' OV xoupdg
€ott pvnodijvou xod v Evavtiwv Aoywv, Stkdovrag adtdy 1O mbavodv, xabimep xod €v Tolg
dwaotnplotg’. Todas as tradugdes sao nossas, com exce¢io das indicadas.

19

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Alice Bitencourt Haddad

que j4 trouxemos aqui de que o estoico apresentava as teses contrarias de forma
vigorosa e convincente, colocando em risco as doutrinas de sua escola. De todo
modo, independente da validade de sua recomendagio, mesmo com as poucas
informagdes que obtemos acerca das obras e procedimentos de Crisipo, ele nos
parece o mais forte candidato a alvo da critica de Sexto contra os dialéticos.

Por dltimo, para uma compreensdo mais acurada da critica de Sexto
Empirico que traremos em seguida, é preciso observar que aparece em outros textos
estolcos, nio atribuidos a Crisipo especificamente, a ideia de que a dialética tem esse
papel de defesa, ou de protegdo dos saberes, e que, por isso mesmo, ela tem uma
tungido ética, sendo, inclusive, considerada uma virtude. Veja-se esta fala de Catéo
em Cicero, De finibus, 3.725:

As virtudes que temos estado a discutir acrescentam ainda <os Estéicos> a
dialéctica e a fisica; a ambas estas disciplinas ddo o nome de "virtudes", a
primeira porque nos proporciona o método para nhio aceitarmos um
argumento falso, e para ndo sermos enganados por alguma capciosa aparéncia
de verdade; ela permite-nos ainda defender e justificar tudo quanto aprendemos sobre
0 bem e 0 mal. Sem esta disciplina, pensam eles, qualquer pessoa estd em perigo de ser
desviada e cair no erro. De facto, se em todas as matérias a precipitagdo e a
ignorancia sdo vicios, entfio a arte que as elimina merece com justica ser
apelidada de "virtude". (Tradugdo de Segurado e Campos® e grifos nossos).

Existem outros indicios dessa liga¢do entre a dialética e a ética no préprio
Crisipo. Ha pelo menos duas obras listadas por Diégenes Laércio que tematizam a
dialética, mas localizadas dentro do ramo das obras éticas: Acerca da dialética para
Aristocréon e Acerca das objegoes aos dialéticos (DL 7.202). Pode ser um erro de
catalogacdo ou nio!©. Outros tratados que considerarfamos do ramo da légica
também se encontram listados na drea da ética. Por exemplo, Acerca da apreensdo, do
conhectmento e da ignordncia, ou Acerca da razdo. Minha tendéncia, porém, seria de
nio rechagar a priori a lista e a ordenagio transmitida por Diégenes, considerando
que o conhecimento e o uso da razdo sio a base para uma vida sabia e virtuosa,
conforme a concepgio estoica, e que as partes da doutrina filoséfica — a légica, a
ética e a fisica — sdo tidas como misturadas (memikhtai, DL 7.40). Essa leitura fara
sentido, assim espero, quando chegarmos a critica de Sexto.

3 Sexto contra o estudo dos sofismas

Antes de iniciarmos nossa interpretagdo do texto nepi co@lopdtwy (P. 2, cap. 22)
é importante deixar claro para o leitor que a analise e os argumentos de Sexto nio
sdo, ao menos em parte, de sua autoria. Podemos encontrar parte de sua
argumentacgio ja em Cicero, Acad. Pr. 91-98. Esses pontos de interse¢io entre
Cicero e Sexto nfdo sdo raros, e em varios temas, o que indica, na base de seus
escritos, fontes comuns, sejam elas de transmissio oral ou escrita, aproximando,

8 Passagem com ideia semelhante se encontra em DL 7.46-48.
! Ad easque virtutes de quibus disputatum est dialecticam etiam adiungunt et physicam easque
ambas virtutum nomine appellant, alteram quod habeat rationem ne cui falso assentiamur neve
umquam captiosa probabilitate fallamur, eaque quae de bonis et malis didicerimus ut tenere
tuerique possimus; nam sine hac arte quemvis arbitrantur a vero abduci fallique posse. Recte
igitur, si omnibus in rebus temeritas ignoratioque vitiosa est, ars ea quae tollit haec virtus

nominata est.

10 s .
Para a andlise dessas hipdteses ver Barnes, 1996.

20

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Sexto Empirico sobre a irrelevancia do estudo dos sofismas para a conducdo
da vida

assim, o chamado ceticismo académico do ceticismo pirrdnico. Por ora, ndo serd
possivel aprofundar essa questdo, mas que fique o registro até para se entender o
tipo de texto que Sexto produz, que retine andlises e argumentos que j4 circulavam
muito antes de sua existéncia. Com esse dado ndo se quer diminuir o autor, mas,
pelo contrério, enquadrar sua relevincia como fonte de informagido sobre o
ceticismo de seu tempo e pregresso. Alids, ndo sé sobre o ceticismo, mas sobre as
diversas escolas contra as quais o ceticismo se opds, uma vez que a apresentagio de
suas teses (e de teses incompativeis com elas, evidentemente) é um procedimento
adotado por principio, de modo que Sexto é uma fonte valiosa e indispensavel para
o historiador da filosofia antiga. Claro que ele nio se vé nesse papel, ndo esmitgca a
informagéo para um leitor do século XXI, mas cabe a nés fazer essa “apuracdo” dos
pensadores ndo nomeados e dos argumentos lacunares a partir de outras fontes
disponiveis.

A critica de Sexto ao estudo dos sofismas é bem localizada e precisa: trata-
se do questionamento daqueles que exaltam a dialética como uma ferramenta de
socorro ou resgate para uma vida que é instével, sujeita a revezes. E o estudo da
solugdo dos sofismas supostamente integraria esse auxilio (P. 2.229). E importante
olhar para essa abertura do capitulo com atencio, pois ndo hd uma condenagio, ao
menos explicita, do estudo de sofismas, da andlise de argumentos. O que ha é uma
objecdo, que se desdobrard em algumas etapas, com relagio a utilidade pratica desse
estudo. Em que sentido estudar sofismas nos levaria a uma condugido melhor de
nossa vida? Essa questio se coloca especificamente contra o estoicismo!!, na medida
em que, como apontamos na segio anterior, os estoicos viam a solidez de uma
formacdo racional, em linguagem e argumentac¢io, como um impeditivo do erro
moral. Ser capaz de sustentar teses contra obje¢des seria fundamental para a
condugio da vida quando ha teses que dizem respeito ao melhor modo de vida. E,
para isso, seria necessdrio o treino em dialética.

Além dessa capacidade de salvaguarda da doutrina, ha um outro elemento
importante citado por Sexto e que vai ser alvo de seu ataque: a ideia de que
precisamos entender o erro de um argumento falso para ndo lhe dar assentimento.
Assim como Aristdteles, os estoicos entendiam que poderfamos nos enganar com
argumentos nio conclusivos por sua aparéncia: “[dizem] que o sofisma é um
argumento persuasivo e traigoeiro feito para garantir a conclusio ou falsa, ou
semelhante a falsa, ou ndo-evidente, ou, além disso, inadmissivel [...7].12” (P. 2.229).

' Para a interpretacio de que os dialéticos criticados do texto de Sexto sio os megaricos, ver
Spinelli, 2022. Discordo dessa possibilidade principalmente por nio se enquadrarem na
apresenta¢do que Sexto faz da dialética como ferramenta de socotro, ou tendo uma utilidade
ética. Também ndo sabemos com precisao como os megaricos lidavam com os argumentos
criados ou transmitidos por eles. Mas, pela maneira como sao “recebidos” por um Aristoteles,
minha tendéncia seria a de acreditar que eles propunham os argumentos, os colocavam como
problemas, desafios. Caberia ao intetlocutor se livrar deles ou, melhor dizendo, soluciond-los.
Por isso, considero mais plausivel que os dialéticos que estudam sofismas para reconhecé-los,
pata separarem o verdadeiro do falso, sejam os “atacados” pelos argumentos megaricos, e um
deles aparece nomeado, o estoico Crisipo. Favoravel a ideia de que os dialéticos sdo os
estoicos, ver Atherton, 1993, p. 427-431.

'2 A definicio de Aristételes é bem diferente, também pela diferenca de contexto. O argumento
eristico € aquele que ou (1) parte de premissas aparentemente bem reputadas; ou (2) parte de
premissas realmente bem reputadas, mas que apenas aparentemente deduz (SE 165b7-8).
Como a erfstica ¢ uma espécie de contrafagido da dialética, ou uma dialética fraudulenta, e
como para Aristoteles a dialética ndo lida com premissas verdadeiras (mas apenas a ciéncia,
por meio do silogismo demonstrativo), ndo cabe, em sua abordagem, esse enfoque na
conclusio falsa. Fazer o respondente afirmar o falso e expor isso ¢ apenas uma das finalidades
da argumentacio eristica, e nem é a mais importante. A aten¢do de Aristételes ¢ bem maior
para a finalidade eristica de refutar aparentemente.

21

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Alice Bitencourt Haddad

Os exemplos de sofisma fornecidos por Sexto valorizam sua contestagdo por nio
serem, de fato, persuasivos. Por exemplo, “Ninguém d4 um predicado para alguém
beber; mas ‘beber absinto’ é um predicado; logo, ninguém da absinto para alguém
beber.” (P. 2.230); ou ainda “Nio é o caso que te perguntei algo primeiro, e ndo é o
caso que os astros sdo em nimero par; mas eu te fiz uma pergunta primeiro; logo,
os astros sdo em numero par.” (P. 2.231). Além dos exemplos, Sexto reproduz as
solugoes (epilyseis), indicando-nos que a prética que aparecia em Acerca das refutagoes
sofisticas é realizada também pelos estoicos. Fornecem-se os exemplos e em seguida
as solugdes, que podem variar a depender do intérprete do sofisma. O erro de
raciocinio é entdo explicitado. Essa uma das tarefas do dialético desde Aristételes,
e ainda se faz presente em Sexto: ser capaz de expor (dielénkhein) os sofismas (P.
2.236). Porém, defenderd o pirrdnico, isso é initil. Initil, se considerarmos, como
propus anteriormente, a fungdo ética da dialética. Resolver sofismas nio nos ajuda
a viver bem.

Divido as obje¢des de Sexto em quatro: (1) ainda que expor os sofismas
fosse ntil, isso ndo seria tarefa para uma dialético; (2) contra teses manifestamente
talsas, podemos opor aparéncias; (3) j4 nfo assentimos a argumentos com
conclusdes manifestamente falsas ou absurdas; (4) os problemas de ambiguidade sido
resolvidos por quem usa os termos em questio, e nio por dialéticos.

1. AINDA QUE EXPOR 0S SOFISMAS FOSSE UTIL, ISSO NAO SERIA TAREFA PARA UM
DIALETICO

Sexto alega que apenas aquele que, dentro de seu saber especifico, possui o
entendimento sobre a correlagio das coisas poderia expor um vicio na
argumentacio (P. 2.236-237). E fornece dois exemplos a partir do saber médico. O
primeiro:

No periodo de declinio das doengas deve-se aprovar a dieta variada e
com vinho; mas em toda forma de doenca geralmente ocorre um
declinio antes do primeiro ciclo de trés dias; logo é necessério, em
geral, receber uma dieta variada e com vinho antes do primeiro ciclo
de trés dias” (S.E. P. 2.23713).

Para nossa sorte, o sofisma vem acompanhado de uma explicacdo. Sexto
aponta que o erro estd no duplo sentido do termo parakmé, que traduzimos por
“declinio”, e que pode indicar dois estdgios diferentes da doenca: num primeiro
sentido, presente na primeira premissa, o declinio da doenca se refere ao estagio
final da doenca, quando ela estd para terminar por completo. O segundo uso de
parakmé se refere a um declinio que ocorre no primeiro ciclo da doenga. Pode haver
uma situagio de melhora do doente ap6s uma crise, mas que nio significa o fim da
doenga. Nesse ultimo caso, diz Sexto, o indicado ndo é essa dieta variada e
acompanhada de vinho. A conclusdo do argumento, portanto, é falsa. E essa
percepgio de que a conclusdo do argumento é falsa s6 poderia vir de alguém
experiente no assunto. Percebendo o equivoco da conclusdo, o experiente poderia

1 ot Tiig vhooug &y Tolis mgompods Ty te mowdAny Slanto xed 1OV olvoy dowpaotéov: &l nhorg
8¢ tnhoews vooou o g TEGTS Statpitov MG O TOA yiveton mapuxp Avaryxoiov dpa TEO
¢ TEm TG Stateiton Ty te Moty Sloutay ol TOV otvov TagakapBavery’. Adotamos a leitura
de Annas; Barnes, 1994, que assumem ¢ t0 ©oAD no lugar de névtwg (presente em Bury, que
usa o texto de Bekker).

22

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Sexto Empirico sobre a irrelevancia do estudo dos sofismas para a conducdo
da vida

olhar as premissas e logo apontar o motivo da confusdo. Apenas com a leitura do
sofisma, um leigo, seja dialético ou néio, ndo perceberia o equivoco.

O segundo exemplo: “Os contrérios sdo os remédios dos contrarios; mas o
frio é contrério a febre que se apresenta; logo o frio é apropriado para a febre que se
apresenta” (S.E. P. 2.2391%). A explicac¢do, também médica, reconhece como falsa a
primeira premissa. Nem sempre os contrérios serdo a cura dos contrarios. Sexto vai
mostrando, como um médico, que hé diferenca entre afecgdes e sintomas de afecgdes.
A febre, nesse caso, é um sintoma, e, nesse sentido, ndo vale o argumento. Inclusive,
a experiéncia mostra que o frio agrava a condigéo febril.

De novo, estamos diante de argumentos que nunca perceberfamos como
sofismas a ndo ser que tivéssemos a experiéncia com tratamentos de doengas. A
escolha desses argumentos por Sexto me pareceu maliciosa, j4 que é dificil de
acreditar que seriam usados por eristicos ou sofistas. Ndo temos tratados de Crisipo
nem de outros estoicos sobre esse tipo de argumentagio, mas temos de Aristételes,
o Acerca das refutagdes sofisticas, que ndo considera esse argumento eristico (ver cap.
11). Se pudéssemos tomar como sindnimos “argumentos eristicos ou sofisticos” e
“sofismas”, a critica de Sexto ndo caberia. Isso porque sdo tomados por Aristételes
como erfsticos ou sofisticos os argumentos que partem de elementos gerais que
pertencem a todos os saberes, ou seja, argumentos que simulam a conversagdo
dialética. Argumentos que partem de principios de saberes especificos nio sido
considerados eristicos. Eles podem conter erros, evidentemente, mas nio sdo
ersticos, ndo sdo necessariamente fraudulentos, usados em disputas no intuito de
enganar e vencer. O exemplo de Aristdteles é esclarecedor (SE 171b13-18): quando
Hipécrates de Quios, o gedmetra, tenta realizar a quadratura do circulo por meio
de ltnulas e erra, tem seu erro percebido, ele ndo esta cometendo uma fraude, ele se
vale de principios da geometria e se equivoca em algum ponto de sua tentativa.
Penso que o mesmo vale para a argumentacdo dos exemplos anteriores. Cabe notar,
todavia, que estamos nas tltimas linhas refletindo a partir da leitura que Aristé6teles
taz do problema. Nido hd nenhuma garantia de que de fato os estoicos nio
considerassem sofismas os exemplos fornecidos por Sexto. Afinal, eles cabem na
defini¢do de sofisma citada por ele: sdo argumentos que garantem conclusdes falsas.
De toda forma, néo faz sentido um dialético analisé-los, porque eles dizem respeito
a um dominio especifico. E também néo faz sentido um médico analisa-los, ja que a
talsidade das conclusdes de partida o assustaria, ele ja recusaria o argumento inteiro
s6 de olhar para a conclusdo. Para que, em sua prdtica médica, ele seguiria
conclusdes manifestamente falsas? Alids, as duas obje¢des seguintes vdo por essa
linha de argumentacio.

2. CONTRA TESES MANIFESTAMENTE FALSAS, PODEMOS OPOR FENOMENOS

Essa objecdo é tipicamente cética, e nfio creio que seria aceita por um dialético como
um procedimento regular por abrir mio da linguagem como recurso antagdnico;
mas é uma habilidade definida logo no inicio das Hipotiposes: “A habilidade cética é
antitética com relagio tanto a fendmenos quanto a pensamentos”, opondo fendmeno
a fendbmeno, pensamento a pensamento, e fendmeno a pensamento (S.E. P. 1.8-9). A
ideia de Sexto aqui é, de certa forma, recusar a suposta plausibilidade dos sofismas.
Um exemplo cléssico citado nesse momento (também presente em Cic. Acad. Pr. 72)
é o argumento atribuido a Anaxagoras: “A neve é dgua congelada; mas a 4gua negra;

14 LYY ] ~ 5 ' 2 [ 5 ' Y ~ e ' " Y '
‘70 Evovtior TV Evovtiwy oot EOTLV. EVAVTIOV o€ Tl VTOXEUEVT] TILEWOEL TO (l)UXQOV‘

natéehAnhov Boo Tf] Dronetuévn Tupnoet 10 YuyEoy’.

23

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Alice Bitencourt Haddad

logo aneve é negra”. Porém, compartilhamos a percep¢do de que a neve nio é negra,
e isso é suficiente para rejeitarmos o argumento (S.E. P. 2.243-244).

O dialético, por sua vez, provavelmente se dedicaria a explicar por que de
premissas verdadeiras chegamos a uma conclusdo falsa, a expor em que ponto um
erro teria sido cometido e qual seria ele. O problema nio é exatamente o dialético
fazer isso, mas achar que isso é necessario, como anunciamos antes, para a condugio
da vida. Eu néo preciso me contrapor dialeticamente ao argumento de que o
movimento ndo existe para viver. Eu ndo preciso provar que o movimento existe
para me mover. O problema estd em achar que a dialética e a solucgdo de sofismas
importam para a vida, quando é evidente que nfo. Ninguém passa a achar que a
neve é negra depois de ouvir o argumento de Anaxdgoras. Sexto cita uma passagem
(semelhante a Cic. Acad. Pr. 109), que, apesar de muito conhecida, vale a pena
transcrever: “as pessoas, durante a vida, se preparam para viagens a pé e por mar,
constroem navios e casas, e engravidam sem nenhuma consideragdo aos
argumentos do movimento e da geragio” (S.E. P. 2.244).

Também em apoio & sua objegio, Sexto traz outro exemplo médico. Quando
Diodoro Crono, o famoso erfstico com quem Zenio teria estudado, procurou o
médico de nome Heroéfilo para tratar de um ombro deslocado, o médico, que
conhecia os argumentos do megdrico, lhe respondeu imitando-o: “O seu ombro se
deslocou do lugar em que ele estava ou do lugar em que ele nio estava; mas ele nem
estava naquele lugar nem nio estava; logo, ele nio se deslocou” (P. 2.245). Diodoro
entdo implorou para Herdéfilo parar com a argumentagio de origem megarica e
tratar logo do ombro.

Sexto conclul essa etapa da obje¢do rememorando uma compreensio, que
Ja havia aparecido nos cap. 8 e 11 do livro I, de como se conduzir na vida na falta de
um critério de verdade: “Basta viver empiricamente e livre de doutrinas, segundo
as observagdes e preconcepgdes comuns, suspendendo o juizo acerca das futilidades
dogmaticas e, principalmente, alheias as coisas consideradas uteis para a vida” (P.
2.246).

3. JA NAO ASSENTIMOS A ARGUMENTOS COM CONCLUSOES MANIFESTAMENTE
FALSAS OU ABSURDAS

Se ja ndo assentimos a conclusdes manifestamente falsas, perde-se a razio de se
estudar os sofismas e entender os mecanismos do engano. Sexto introduz essa
objecdo com a explicacdo “deles” — provavelmente os estoicos que se dedicam a
dialética. Em resumo, um argumento é verdadeiro se, por meio de premissas
verdadeiras, conduz a uma conclusido verdadeira (P. 2.248). Portanto, se um
argumento apresenta uma conclusdo falsa, ele nio é verdadeiro. E isso pode ocorrer
por dois motivos: ou pelo menos uma das premissas nido é verdadeira, ou o
argumento ndo é conclusivo (synaktikon é o termo estoico; semelhante a syllogistikds,
“dedutivo”, de Aristételes).

A leitura de Sexto, entdo, é a de que espontaneamente, se percebemos a
falsidade de uma conclusdo, ndo damos assentimento a ela, e nio é necessério
entender o mecanismo do engano. Ele compara essa situagio com a de uma pessoa
diante de um truque ilusionista. A pessoa que assiste sabe que esta sendo enganada,
e ndo precisa saber como funciona o truque para nio dar adesdo a cena que lhe
aparece como lhe aparece.

O mesmo argumento vale para as conclusdes absurdas (atopias). Mesmo se
nio conseguimos perceber o erro do argumento, se ele leva a conclusdes absurdas,
nio faz o menor sentido dar assentimento a ele. Fazer isso seria como andar por

24

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Sexto Empirico sobre a irrelevancia do estudo dos sofismas para a conducdo
da vida

uma estrada cujo fim d4 num penhasco (P. 2.252). Desse tipo é o argumento do
sorites — literalmente, aquele que amontoa —, em que o interrogante pergunta “com
um grio eu tenho um monte? E com 2? E com 100? Se com 100 eu tenho, com 99
eu deixo de ter?”; e que é um argumento que ilustra a imprecisdo com que usamos
vérios termos!s. Quando eu passo a ter um monte? Com quantos fios alguém que é
careca passaria a cabeludo? Enquanto os dogmdticos seguidores de Crisipo
orientam suspender o juizo durante a argumentacio (em Cicero, a orientacdo é do
préprio Crisipo, em Acad. Pr. 93), para evitar o absurdo, Sexto orienta a suspensio
do juizo do argumento inteiro, desde a primeira premissa.

4. OS PROBLEMAS DE AMBIGUIDADE SAO RESOLVIDOS POR QUEM USA OS TERMOS
EM QUESTAO, E NAO POR DIALETICOS

A dltima objegdo de Sexto lida com o tema da distingdo das ambiguidades
(amphiboliaz). Cabe notar que o que o filésofo toma por amphibolia ndo é o mesmo
que Aristételes. Aqui Sexto se refere aos termos com duplo sentido, o que
Aristételes chamaria de homonimia'é. E sua solugdo é semelhante a da primeira
objecdo, inclusive o primeiro exemplo voltard aqui. Quem deve dissolver a
ambiguidade é quem tem experiéncia (empezria) no uso dos termos envolvidos, que
tém significados convencionais (#hései). Portanto, como no caso do termo parakmé
(“declinio”), somente um especialista no contexto médico conseguiria identificar a
ambiguidade e desfazé-la. Um dialético ndo o conseguiria. E a mesma coisa em
eventos ordindrios do cotidiano. Se uma pessoa tem dois escravos de nome “Manes”
e pede para Manes servi-lo, vird em seguida a pergunta: “Qual dois dois?”, e o senhor
dird. Com um exemplo simplista, Sexto procura provar seu ponto. Ndo ha uma
grande técnica especifica para a dissolu¢do de ambiguidades. Basta o uso. Quem usa
aquelas palavras saberd indicar a que ela se refere.

4 Consideracgdes finais

O estudo dos sofismas é um exemplo interessante de tema que atravessa a Histéria
da Filosofia, em contextos e finalidades distintas. Objeto de um tratado de
Aristoteles, e provavelmente assunto de discussdo na Academia, a analise das
taldcias chega no estoicismo dentro de uma visdo filoséfica bastante distinta daquela
inicial. Em Aristételes havia uma preocupagio de se compreender os argumentos
eristicos porque isso melhoraria a capacidade dialética de identificar o verdadeiro e
o falso no teste de teses que a conversagio erotética proporciona. Um dos interesses
de Aristételes estaria na garantia de uma investigagio de tipo dialética (ou seja, que
lida com premissas geralmente aceitas ou bem reputadas — e ndo com as premissas
verdadeiras do silogismo cientifico) bem feita, isenta de dubiedades, imprecisdes.
Afinal, o investigador dialético pode ele mesmo errar sem que um sofista provoque
isso se ndo conhecer as possiveis armadilhas do discurso.

Quando olhamos a maneira como o estoicismo lida com o mesmo tipo de
argumento, primeiro nos damos conta de como um pensador como Crisipo dedicou
muita atengio a esse estudo, muito mais do que qualquer predecessor. E como ele
estacionou por um tempo considerdvel no sofisma do mentiroso. Temos

" Para a historia antiga do sorites (o argumento avanga pela 16gica moderna e contemporanea
em outras versdes e tratamentos), ver Santos, 2019, p. 289-301. A explicacio antiga do
argumento mais expandida se encontra em Galeno, Sobre a experiéncia médica, 114-119.

1 Em Aristoteles, a amphibolia ocorre em ora¢des em que ndo se consegue identificar nominativo

e acusativo, em funcdo de o género neutro nio variar nesses casos; em outras palavras, nao se

identifica quem ¢ o sujeito e quem ¢ o objeto da ac¢ido. SE 166a6-14.

25

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Alice Bitencourt Haddad

pouquissima informagio sobre a rela¢do dos estoicos com os sofismas, mas vimos
como a dialética tem para eles essa fung¢do de salvaguardar a doutrina e de habilitar
para a prevencio do erro. A abordagem deles traz novidade porque em Aristételes,
ao menos, nio havia nenhum indicio de que o erro que se queria evitar por meio da
dialética fosse de ordem moral. Entdo parece que a dialética para os estoicos, além
de ter essa caracteristica comum de preparar para atacar e defender teses, tem um
papel muito relevante, diria mesmo que seria condi¢do para a vida sabia e virtuosa.
O sébio estoico precisa ser um dialético.

Sexto Empirico dedica um capitulo de suas Hipotiposes pirrdnicas aos
sofismas. Essa recepgio do problema ndo é nova, como apontamos. Vérios de seus
argumentos contra o estudo dos sofismas podem ser encontrados em Cicero, por
exemplo, o que mostra um certo padrdo na maneira como os céticos (pirrénicos ou
nio) encaravam essa subdrea da dialética estoica. Aristételes ndo parece estar em
questdo — ao menos nio é nomeado e algumas acusagdes ndo lhe caberiam. O menos
arriscado é considerar que o alvo de Sexto, e dos céticos, sdo os estoicos, com
destaque para Crisipo, tnico pensador nomeado no capitulo. Tendo em vista as
objecdes levantadas por Sexto, quisemos mostrar como o centro de sua critica ndo
é exatamente contra quem estuda sofismas fout court, mas contra quem sustenta que
esse estudo é importante para nos orientar na vida, que identificar o verdadeiro e o
talso e os mecanismos de engano na argumentagio nos permitiria viver melhor. As
objecdes de Sexto, por sua vez, em parte recorrem a um campo extralinguistico,
sendo baseadas na experiéncia, na pratica, levando em considera¢do o poder de
persuasdo do fendmeno, o conhecimento empirico; e, no campo da linguagem, ele
vai indicar o uso comum (seja ordinario, como no caso dos nomes dos escravos, seja
especifico de um saber, como no caso dos termos médicos) a ferramenta adequada
para a desambiguagio.

Referéncias:

Aristote. (2019). Les réfutations sophistiques. Introduction, édition du texte grec,
traduction et commentaire par Myriam Hecquet. Paris: Vrin.

Atherton, C. (19938). The Stoics on Ambiguity. Cambridge: Cambridge University Press.

Barnes, J. (2012/1999). Aristotle and Stoic Logic. In: . Logical Matters: Essays in
Ancient Philosophy II. Edited by Maddalena Bonelli. Oxford: Claredon Press,
2012. p. 383-412. Publicado pela primeira vez em IERODIAKONOU, K. Topics
tn Stoic Philosophy. Oxford: Clarendon Press, p. 23-53.

. (2007/1999). Introduction. In: ALGRA, Reimpe et al. (ed.). The Cambridge
History of Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press.
Reimpressdo da 1% ed. de 1999. p. 65-76.

. (1996). The Catalogue of Chrysippus” Logical Works. In: ALGRA, Keimpe A ;
van der HORST, Pieter W.; RUNIA, David. T. (ed.). Polyhistor: Studies in the

History and Historiography of Ancient Philosophy. Leiden: Brill, p. 169-184.

Cicero. (1931). De finibus bonorum et malorum. With an English translation by H.
Rackham. 2nd ed. Cambridge, MA: Harvard University Press.

. (2018). Textos filosdficos. 2. ed. Tradugdo do latim, introdugéo e notas de J. A.
Segurado e Campos. Lisboa: Calouste Gulbenkian, v. 1.

Diogenes Laertius. (2005/1931). Lives of Eminent Philosophers. With an English
translation by R. D. Hicks. Cambridge, MA: Harvard University Press. v. 2.
Reimpressido da edigdo de 1931.

26

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



Sexto Empirico sobre a irrelevancia do estudo dos sofismas para a conducdo
da vida

. (2006/1972). Lives of Eminent Philosophers. With an English translation by R.
D. Hicks. Cambridge, MA: Harvard University Press. v. 1. Reimpressdo da
edi¢do de 1972.

Epictetus. (1956/1925). The discourses as reported by Arrian, The Manual, and Fragments.
With an English translation by W. A. Oldfather. Cambridge, MA: Harvard
University Press. Reimpressdo da 1* edi¢do de 1925.

Galen. (1985). Three Treatises On the Nature of Science: On the Sects for Beginners, An
Outline of Empiricism, On Medical Experience. Translated by Richard
Walzer and Michael Frede with an introduction by Michael Frede.
Indianapolis: Hackett Publishing.

Plutarco. (19938). Le contradizionni degli stoici. A cura di Marcello Zanatta. Testo greco
a fronte. Milano: Biblioteca Universale Rizzoli.

. (2004). Obras morales y de costumbres. Introducciones, traduccién y notas de M*
Angeles Durdn Lépez y Ratl Caballero Sdnchez. Madrid: Editorial Gredos. v.
11: Tratados platénicos, tratados antiestoicos.

Santos, R. (2019). The Pre-Analytic History of the Sorites Paradox. In: OMS, Sergi;
ZARDINI, Elia (ed.). The Sorites Paradox. Cambridge: Cambridge University
Press, p. 289-306.

Sextus Empiricus. (1933). Outlines of Pyrrhonism. With and English translation by R.
G. Bury. Cambridge, MA: Harvard University Press.

. (1994). Outlines of Scepticism. Translated by Julia Annas and Jonathan Barnes.
Cambridge: Cambride University Press.

Simplicius. (2001). On Aristotle’s Categories 5-6. Translated by Frans A. J. de Haas &
Barrie Fleet. London: Bloomsbury.

Spinelli, E. (2022) Dialectic and Sophisms: The Sceptical Dissolution of Dogmatic
Logic. Méthexis, v. 34, p. 119-147.

27

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 16-27 - ISSN 1981-4534



