Sképsis: Revista de Filosofia
ISSN 1981-4534
Vol. XVI, N. 32, 2025, p. 55-61

MARILENA CHAUI LEITORA DE MERLEAU-PONTY:
DA CRITICA AO HUMANISMO AO ELOGIO DO GRANDE

RACIONALISMO

Homero Santiago
Universidade de Sdo Paulo
E-mail: homero@usp.br

Resumo: Marilena Chaui, hoje uma das principais referéncias intelectuais do Brasil,
iniciou seu percurso intelectual com uma dissertagdo de mestrado sobre Merleau-Ponty
que, defendida em 1967, foi provavelmente o primeiro trabalho académico sobre o
filésofo francés no Brasil e um dos primeiros no mundo. Nossa inteng¢do aqui é comegar
apresentando o nicleo desse estudo, cujo objeto central é O visivel e o invisivel; ali se
inaugura uma leitura particular que enfatiza a aposta merleau-pontyana na nogao de
estrutura como via para superar a “tradi¢do cartesiana” de oposi¢do entre a existéncia
como coisa e a existéncia como consciéncia. Num segundo momento, veremos Chaui
identificar a contribui¢do maior de Merleau-Ponty na critica a consciéncia constituinte
de estilo kantiano e husserliano e na passagem a tese da institui¢do como
estabelecimento da verdade e do sentido. Trata-se de um movimento, por fim, que no
entender de Chaul vai de par com uma profunda reavalia¢do da situagdo histérica do
assim chamado Grande Racionalismo.

Palavras-chave: Marilena Chaui; Merleau-Ponty; Estruturalismo; Instituigdo;
Filosofia brasileira.

Abstract: The intellectual trajectory of Marilena Chaui had its beginning with a
Master’s thesis on the philosophy of Merleau-Ponty. Successfully defended in 1967, it
was in all probability the country’s very first academic study on the French philosopher.
The present paper starts from a discussion of that study, the main object of which is
The Visible and the Invisible, and its inauguration of a reading that emphasizes Merleau-
Ponty’s use of the notion of structure as a path towards overcoming the so-called
Cartesian tradition. We will then move on to an exploration of how Chaui identifies the
movement from a constitutive consciousness in the Kantian mode to the thesis that held
institution as that which establishes truth and meaning; a movement, furthermore, that
entails a profound reassessment of the historical situation of so-called Major
Rationalism.

Keywords: Marilena Chaui; Merleau-Ponty; Structuralism; Institution; Brazilian
Philosophy.

1 Introducio

Marilena Chaui é amplamente reconhecida, no Brasil e no exterior, como uma
especialista na filosofia do seiscentista holandés Bento de Espinosa.! Essa faceta

! Este artigo foi originalmente publicado com o titulo “Marilena Chaui’s Reading of meraleu-
Ponty: from the critique of Humanism to the praise of Great Rationalism” na revista Sententiae

55

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 55-61 - ISSN 1981-4534



Homero Santiago

mais saliente de seu trabalho académico, no entanto, sempre se fez acompanhar com
outra, inclusive primogénita: a de leitora e estudiosa da obra do filésofo francés
Maurice Merleau-Ponty; uma convivéncia oficialmente iniciada em 1967, quando
ela defendeu na Universidade de Sdo Paulo a sua dissertagido de mestrado intitulada
Maurice Merleau-Ponty e a critica ao humanismo. No que podemos indicar como o
pantedo pessoal de Chaui, Merleau-Ponty sempre esteve postado ao lado de
Espinosa, exercendo uma influéncia equiparavel e que se revela em diversos textos
da autora, explicita ou implicitamente operando como determinante de uma
maneira de pensar e abordar tanto a tradi¢do filoséfica quanto os problemas
contemporineos. E a prépria que admite esse singular arranjo: “Merleau-Ponty
marcou-me para sempre e reconheco que minha interpretacio de Espinosa nio teria
sido possivel sem a perspectiva merleau-pontyana” (Chaui, 2000, p. 320).

Merleau-Ponty morreu repentinamente em 1961, em pleno vigor intelectual e
durante a elaboragdo de uma nova ontologia cujos esbogos ja redigidos e notas de
trabalho seriam publicados trés anos mais tarde com o titulo de O visivel e 0 invisivel.
Nio é pelo valor anedético que recordamos o fato, mas para salientar um aspecto
crucial da relagdo entre Chaui e a obra do filésofo: quando a jovem mestranda
debrugou-se primeiramente sobre os textos do filésofo, ele ndo era um cléssico,
muito menos um daqueles “monumentos eternos” concebidos na histéria da filosofia
de Martial Gueroult. Pelo contrario, Merleau-Ponty era um autor atual, a partir do
qual era possivel, e assim o faz Chaui no mestrado, abordar questdes candentes,
dialogar e quando necessario polemizar com parte relevante da filosofia e das
ciéncias humanas do momento: o estruturalismo, Saussure, Foucault, Althusser; a
tenomenologia, Husserl, Heidegger, Sartre; além de um demorado e, para meados
dos anos 1960, inusitado confronto, a ponderar convergéncias e divergéncias, entre
Wittgenstein e as meditagcdes merleau-pontyanas sobre a linguagem. Quer dizer,
pelo prisma de Merleau-Ponty, era o mundo filoséfico da época que se abria as
consideracdes da jovem mestranda.

Tendo o filésofo francés hoje se tornado um classico inconteste, os seus textos,
tanto os acabados quanto os inéditos, busca como os inGmeros cursos, estio
disponiveis em volumes bem cuidados e nos chegam sob o amparo de uma vasta
fortuna critica. Muito diferente era a situagdo de meados dos anos 1960, quando
Chaui comegou a lé-lo. Para nem mencionar a quase inexisténcia de fontes
secunddrias, o préprio corpus merleau-pontyano ainda estava por consolidar-se,
especialmente no que se referia a elaboragdo de uma nova ontologia. Esse grandioso
projeto estava sendo construindo em vivo didlogo com outras correntes de
pensamento e com a histéria da filosofia, com destaque para o cartesianismo;
algumas idas e vindas conceituais e hesitagdes de vocabuldrio, no conjunto d’O
visivel e o tnvisivel bem como nos cursos do Collége de France, sugerem um Merleau-
Ponty (para usarmos palavras que o proprio aplicou certa vez a Bergson) se faisant,
ou seja, aos poucos parindo a obra que definitivamente o situaria entre os maiores
pensadores do século XX.

Em virtude dessa circunstancia peculiar — a tematizagdo de um nfo cléssico,
um autor vivo (em sentido intelectual, por ébvio) aberto ao debate com o tempo e
esfor¢ando-se para formular e maturar as préprias teses — é que o mestrado de Chaui
apresenta-se como um trabalho pioneiro (até onde pudemos apurar, o primeiro
estudo mais encorpado sobre Merleau-Ponty no Brasil) e um exemplo de
compreensdo aprofundada de uma “obra de pensamento”, como ela gosta de frisar.
De fato, a leitura apresentada no mestrado demonstra perspicdcia e coeréncia na
apreensdo do cerne da filosofia estudada, ndo somente por desdobrar-se em vérios
outros textos da prépria Chaul como, sobretudo, por ter sido capaz de acolher e

44:2 (2025), p. 28-34. Agradecemos 2 revista e ao editor Oleg Khoma a autorizagio da publicagdo
do texto em portugués.

56

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 55-61 - ISSN 1981-4534



Marilena Chaui leitora de Merleau-Ponty:
da critica ao humanismo ao elogio do grande racionalismo

incorporar os inéditos merleau-pontyanos que foram sendo publicados nas décadas
seguintes, sem solavancos nem revisdes de monta, quando muito absorvendo e
passando a empregar um vocabuldrio novo.

2

Consoante Chaui, Merleau-Ponty critica e reformula, mas nio abandona
completamente a nogio bergsoniana de “intui¢fo original”; é por isso que ela, apds
a adverténcia, permite-se empregar a ideia para indicar o dmago da filosofia em
questio, aquilo que tudo a anima e lhe d4 sentido: “a intui¢do original de Merleau-
Ponty consiste na afirmacio de que a vida representativa da consciéncia ndo é nem
a primeira, nem a tnica” (Chaui, 1967, p. 240). Deriva daf ainda o que podemos
designar, tomando de empréstimo uma expressio que Chaui (1970, p. 130)
empregard em seu doutorado, a “intengio polémica” da nova ontologia projetada
por Merleau-Ponty, aquela que se revela por inteiro numa dura asserc¢io do ensaio
“O filésofo e a sua sombra”: “a consciéncia constituinte é a impostura profissional
do filésofo [[...] e ndo o atributo espinosista do pensamento” (apud Chaui, 1981, p.
79; 2012, p. 156).

E esse niicleo filoséfico (intuigdo e intengdo) que Chaui deve ter reconhecido
na anotacdo que fecha O wvisivel e o invisivel e da qual ela extrai o tema assim como o
elemento estruturador de sua dissertagdo. Leiamos estas palavras que devem ter
sido das ultimas anotadas por Merleau-Ponty e que funcionam para Chaui, desde o
mestrado até os mais recentes estudos, a guisa de centro de inteligibilidade da obra
fil6sofo:

Meu plano: I o visivel; IT a natureza; III o logos. Deve ser apresentado
sem nenhum compromisso com o humanismo, nem com o naturalismo,
nem, enfim, com a teologia. Trata-se precisamente de mostrar que a
filosofia ndo pode mais ser pensada segunda essa estratificacdo: Deus,
Homem, Criaturas — que era a estratifica¢do de Espinosa. (Merleau-Ponty

apud Chaui, 1967, p. 1-2)

O que Merleau-Ponty pretende rechacar emoldurando lado a lado
posicionamentos filoséficos tdo dispares (humanismo, teologia, naturalismo),
explica-nos Chaui, é um “pressuposto comum” a todos, qual seja, a pretensio de
estipular “uma origem absoluta de todos os seres e de toda verdade a partir de uma
raiz dnica”. Nesse sentido, Deus, Homem, Natureza sio termos “homénimos e
substituiveis”.

Da teologia ao humanismo, deste ao naturalismo ndo ha modificagdo
essencial na investigacio filoséfica. Em todas essas posturas a filosofia
aceita as facilidades de uma s6 entrada. Cada um desses termos, face de um
anseio comum, é tomado como principio explicativo absoluto e que
poderia ser substituido, em sua fungédo, por outro. (Chaui, 1967, p. 2)

Ora, o agente dessas substitui¢des, aquele que elege a “entrada” tinica a partir
da qual compreende e funda todas as coisas, ndo é sendo a consciéncia do filésofo
que transpde sua acdo constituinte para os dominios que aborda. Esse privilégio do
sujeito dé a esséncia do que Chaui (1967, p. 38) denomina “atmosfera humanista”, a
qual ela identifica como o primordial objeto de critica da nova ontologia merleau-
pontyana e que por isso estuda detidamente em seu mestrado: ndo importa em qual

57

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 55-61 - ISSN 1981-4534



Homero Santiago

desde qual das varias vertentes classicas, partindo das coisas, do homem ou de Deus,
esta sempre a acdo de uma consciéncia constituinte que concebe uma realidade que
oscila, segundo um dilema propriamente moderno, entre a “existéncia como
consciéncia” e a “existéncia como coisa” (Chaui, 1967, p. 3). Numa palavra, a critica
recal sobre o dualismo que Chaui sintetiza como a “tradi¢do cartesiana” (Chaui, 1976,
p- 204) que obcecava Merleau-Ponty, o qual nunca cessou de com ela debater, em
todos os seus textos, do primeiro aos ultimos, especialmente O olko e o espirito e O
visivel e o invisivel, quando definitivamente desaparece do horizonte qualquer
“referéncia ao sujeito” (Chaui, 1981, p. 137).

E contra o dualismo entranhado em nossa cultura, contra a tradigfo cartesiana,
pois, que se necessita pensar e produzir uma nova concepg¢io do ser segundo a qual
nem o visivel seja fato ou coisa, nem o invisivel seja consciéncia ou deidade; nem
naturalismo, nem humanismo, nem teologia, para dizer como a nota ha pouco citada.
A complexidade dessa renovada ontologia revela-se na constelacdo de descri¢oes
(nem sempre coincidentes) e na variedade de nomeacdes (as vezes bem pouco
ortodoxas) de que Merleau-Ponty lancou mio nas obras posteriores a
Fenomenologia da percep¢do: entrelago, ambiguidade, promiscuidade ontoldgica,
quiasma, ser de indivisdo, ser bruto, carne. Seja como for, na leitura de Chauli,
durante todo esse processo o conceito central sempre foi o de estrutura.

3

Merleau-Ponty, conforme Chaui nunca nos deixa esquecer, foi dos primeiros a
vislumbrar as possibilidades tedricas abertas pela nog¢do de estrutura. J4 em sua
primeira obra, A estrutura do comportamento, a nogdo colhida na psicologia da forma
foi amplamente mobilizada para enfrentar certos dilemas da tradi¢do, conformando
um expediente que se tornaria ainda mais frequente em trabalhos posteriores, como
a Fenomenologia da percep¢io, e sobretudo quando o filésofo passou a dedicar-se mais
de perto a lingufstica saussuriana e a linguagem literaria, como na Prosa do mundo.
As razdes dessa aposta podemos explicitéd-las por meio de uma passagem do ensaio
“O metafisico no homem” citada e analisada por Chaui. Caso queiramos definir o
sentido filoséfico da psicologia da forma, explica 14 Merleau-Ponty, cabe dizer que

revelando a “estrutura” ou a “forma” como um ingrediente irredutivel do
ser ela pde em questdo a alternativa classica da “existéncia como coisa” e
da “existéncia como consciéncia”. Estabelece uma comunicagdo e como que
uma mistura do objetivo e do subjetivo. (Merleau-Ponty apud Chaui, 1967,

p. 67)

Em sendo assim, nio espanta que Chaui tenha dado relevo ao tema da
estrutura. No mestrado, o conceito serve de pivo para posicionamentos criticos: no
campo da linguagem, contra Wittgenstein, acusado de repor os dualismos da
tradi¢do; no campo do conhecimento, contra Althusser e a distingfo entre objeto de
conhecimento e objeto real; no que se refere a histéria da filosofia, posigio contraria
a Gueroult, o mestre da leitura estrutural de textos filoséficos cuja postura emblema
o kosmostheoros tdo criticado por Merleau-Ponty. Mas é sobretudo no que se refere
a nova compreensio do ser pretendida pelo autor d’O wvisivel ¢ o invisivel que o
conceito de estrutura se mostra crucial. Em suas palavras, que no importante estudo
“A nocdo de estrutura em Merleau-Ponty” toma-se por epigrafe: “a estrutura é uma
nova maneira de ver o Ser” (Merleau-Ponty apud Chaui, 1976, p. 197).

A Merleau-Ponty sempre interessou menos a gestalt, a forma fixa que chegou

a ser positivada quando comegaram a falar em “boa forma”, do que a gestaltung, ou
seja, “a nog¢do de pregnancia (pregnans futuri), a laténcia da forma”, “o germinar ou
58

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 55-61 - ISSN 1981-4534



Marilena Chaui leitora de Merleau-Ponty:

da critica ao humanismo ao elogio do grande racionalismo

»

eclodir, a fecundidade perene”; “autorregulagio intrinseca e autoirradiagio aberta, a
forma pregnante é o equivalente da causa sui num mundo dessubstancializado por
ela” (Chaui, 1981, p. 119). O novo sentido de ser indicado pela estrutura é o “ser de
indivisdo”, ja que “as estruturas qualitativamente distintas sdo dimensdes do mesmo
ser”; o qual, portanto, situa-se fora da “tradi¢do do que é posto ou constituido pelas
operagdes intelectuais”, permitindo-nos atingir “o 4d origindrio, mais velho do que
nossas operacdes cognitivas, que dele dependem e que, esquecidas dele, imaginam
constitui-lo” (Chaui, 1976, p. 232-233).

Dada essa proeminéncia do conceito de estrutura em sua leitura da filosofia de
Merleau-Ponty, é compreensivel a aversio que Chaul muitas vezes dirigiu ao
movimento tedrico que passou a ser denominado, a partir dos anos 1950,

“estruturalismo”. O juizo final dela é impiedoso:

A contribuigdo trazida pela nogdo de estrutura, isto é, a possibilidade de
uma dessusbstancializagdo do Ser ou a apreensdo das realidades como
totalidades de pura diferenciagdo interna, malogrou. Esse malogro
chamou-se: estruturalismo. (Chaui, 1981, p. 51).

E curiosamente, quando nos anos 1970 veio a reagdo com as filosofias da
diferenca (numa vaga as vezes designada “pds-estruturalista”), elas que
encontravam em Merleau-Ponty um antecessor de peso, enveredaram por caminhos
bem diversos; com efeito, ainda que a énfase na corporeidade significasse para o
autor da Fenomenologia da percep¢do uma forma de desalojar a consciéncia do
privilégio da reflexdo, cutila Chaui (1981, p. 141), ele nunca deu sinais do “frenesi
‘corporifico’ dos universitarios franceses” de ent3o.

4

Insistimos no tema da estrutura porque ele nos introduz a tltima etapa da leitura
de Merleau-Ponty por Chaui. A certa altura do citado estudo sobre o conceito de
estrutura, ela observa que, ao contririo dos que opunham necessidade e
contingéncia, especialmente na politica e na histéria, os escritos merleau-pontyanos
exprimiam com singular firmeza

a compreensdo de que a estrutura éacontecimento e que nela a necessidade
(a totalidade auto-organizada e autorregulada por principios imanentes) é
retomada pela contingéncia (a agdo dos sujeitos histdricos) porque o
mundo humano é simbélico, portanto, indeterminado, aberto ao possivel,
e a acdo humana, quando livre, é o poder para transcender uma situagdo
dada de fato por uma outra que lhe confere nova significagdo. (Chaui, 1976,
p. 256)

Desse ponto de vista, ndo surpreende que, ao notar o que faziam e desfaziam
com o conceito, Merleau-Ponty passasse a emprega “cada vez menos o termo
‘estrutura’, até substitui-lo definitivamente pelo de dimensdo”. Em lugar daquela
nogio, que comegou a ser entendida de um modo que implicava fechamento e
completude, determinagio completa, esta “ruma para a abertura, o inacabamento, a
indeterminacdo e a transcendéncia na imanéncia do Ser” (Chaui, 1981, p. 121).

Mui significativamente, percebemos que o que Chauil tem em vista nos estudos
sobre Merleau-Ponty que ela prepara na segunda metade dos anos 1970 é algo
préximo daquilo que o filésofo comegara a buscar por meio da ideia de institui¢do

59

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 55-61 - ISSN 1981-4534



Homero Santiago

no curso de 1954-1955 no Colléege de France. Um aspecto notdvel da leitura de
Chaui, feita por assim dizer no calor da hora (O wvisivel e o invisivel é de 1964, o seu
mestrado é de 1967), é que atravessa muito bem a prova dos inéditos que nas
décadas seguintes avolumaram o corpus merleau-pontyano. Sobretudo, o seu
tirocinio patenteia-se ao identificar a intui¢do fundamental da filosofia merleau-
pontyana; é como se para ela j4 se mostrasse crucial, devido & aversio a consciéncia
constituinte, dar centralidade ao conceito de instituigdo, ndo referido no mestrado
e que é tratado num curso que s6 viria a piblico bem mais tarde (em 2002).

De fato, a menos que nos enganemos muito, lendo o artigo “Da constituigio a
instituicdo” e tendo em mente os textos anteriores, descobre-se em suas linhas
gerais uma espécie de atualizagio da investigacdo do mestrado que cremos motivada
por duas séries de razdes que se combinam: a primeira concernente a publicagio dos
inéditos, a segunda proveniente de um desenvolvimento préprio da leitura de Chaui
e que reverbera o fato de tratarmos de uma especialista na filosofia seiscentista.

Para comecar, uma importante reviravolta é ocasionada pela reavaliagido da
nogio de estrutura, a qual serd qualificada por Chaui, como nio encontramos em
nenhum estudo seu anterior, como aquela que “desde a primeira obra de Merleau-
Ponty prefigura e prepara a de institui¢do” (Chaui, 2012, p. 171). Ou seja, determina-
se um novo centro de inteligibilidade do projeto ontolégico e todas as promessas
antes depositadas na estrutura sdo automaticamente repassadas ao conceito de
instituigdo: procura-se, afirma Merleau-Ponty (apud Chaui, 2012, p. 158) no referido
curso sobre a nogdo tal nogdo, “um remédio para as dificuldades da filosofia da
consciéncia”. Como ndo podia deixar de ser, esse reposicionamento dos temas
implicard uma compreensdo renovada do problema do humanismo anteriormente
trabalhado. Uma vez que o ser humano é um ser instituinte, deve haver espago para
se individuar, no seio do imbricamento e reversibilidade entre natureza e histéria,
um humanismo virtuoso, como o de Maquiavel, centrado na virta daquele que, em
face da “necessidade inelutdvel” e em meio as “circunstincias contingentes”, no
teme enfrentar “o problema da relagdo do homem com o homem e da constituigio
entre eles de uma situagdo e uma histéria comuns” (Chaui, 2021, p. 69). Esse
humanismo virtuoso é tanto mais importante porque, ao indicar o espaco da agio
livre no interior de “uma nova concepgio da historicidade” (Chaui, 2012, p. 162), ao
menos no que aqui hos interessa, abre espaco para uma consideracdo detida e
original da questdo politica em Merleau-Ponty (ver Chaui, 1994b, 2009, 2021),
apontando para uma recompreensio profunda do lugar mesmo do sujeito.

Se no mestrado o problema do humanismo estipulava-se principalmente pela
tese heideggeriana de uma “época da imagem do mundo” e pela compreensio do ego
cartesiano como marco da ascensio do sujeito, sendo por isso mesmo a categoria
merecedora de pesadissimas criticas, aos poucos Chaui, como que colhendo os
beneficios da maturidade e aliviando-se assim do contexto das discussdes da década
de 1960, revé profundamente esse enquadramento e abandona em definitivo o
esquema de Heidegger. Num texto Importantissimo, fundamental para a
compressdo do pensamento de Chaui (2011) e que vai de par com a sua releitura de
Merleau-Ponty, ela afirmard que Descartes e o assim chamado Grande
Racionalismo pouco ou nada tem a ver com a nogdo de sujeito do conhecimento ou
de consciéncia constituinte, inven¢des de Kant e do idealismo alemio, como ela
aponta. Desse modo, a questdo do humanismo tende a dar espago a critica ferrenha
a “consciéncia constituinte”, impostura filoséfica & qual o préprio Husserl cedera, e
o problema ontolégico central, entdo, recai na crucial passagem da “constitui¢io a
instituigdo”. Quer dizer, a tradi¢do cartesiana é portadora de um dualismo, sim, mas
este tem muito menos a ver com o kantismo do que com aquilo que Merleau-Ponty
um dia cravou ser o “infinito positivo”, esta nogdo tio inocente quanto louvavel que,
no dizer do fil6sofo francés, demonstraria incrivel capacidade dos cldssicos de elevar
a consciéncia ontolégica ao seu ponto mais alto, mantendo as contradi¢des e as

60

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 55-61 - ISSN 1981-4534



Marilena Chaui leitora de Merleau-Ponty:
da critica ao humanismo ao elogio do grande racionalismo

ambiguidades, sem reduzi-las a nenhum dos polos — no fundo é isso o dualismo bem
compreendido. E nisso, ajuiza Merleau-Ponty, que o Grande Racionalismo nio é
passado. E por isso, tiremos a consequéncia dos textos de Chaui, que nio deve
surpreender-nos que Merleau-Ponty sem parar se meca com o cartesianismo,
Jjustamente ap6s abandonar a nog¢io de sujeito nos derradeiros textos.

Com isso, podemos fechar nosso trajeto reatando com o ponto de onde
partimos: a inusitada relagdo entre Espinosa e Merleau-Ponty construida por Chaui,
de modo que a leitura de um alimentasse a compreensdo do outro, numa ida e vinda
intensa e proficua — de que um dos indices mais emblemadticos é sem divida
apropriacdo do termo merleau-pontyano “nervura” (Presente n’O visivel e o invisivel)
para intitular o seu opus magnum dedicado ao espinosismo. Ao fim e ao cabo de uma
convergéncia inusitada estabelecida de maneira muito original por Marilena Chaui,
¢é o Grande Racionalismo seiscentista que é elevado a momento decisivo da histéria
da filosofia, devendo inspirar-nos ainda hoje, como tdo bem compreendeu Merleau-

Ponty.

Referéncias

CHAUIL, M. (1967). Maurice Merleau-Ponty e a critica ao humanismo. Dissertagdo de

mestrado, FFLCH-USP; disponivel em:
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-21062023-112954/ pt-
br.php

CHAUI, M. (1970). Introdugdo a leitura de Espinosa. Tese de doutorado, FFLCH-USP;
disponivel  em:  https://z-library.sk/book/16778205/3bsa4a/introducdo-a-
leitura-de-espinosa.html

CHAUI, M. (1976). A nogdo de estrutura em Merleau-Ponty. In: Chaui, M. Experiéncia
do pensamento: ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2002, p. 197-256.

CHAUI, M. (1981). Experiéncia do pensamento. In: Chaui, M. Experiéncia do pensamento:
ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty. Sio Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 1-150.

CHAUI, M. (1994a). Obra de arte e filosofia. In: Chaui, M. Experiéncia do pensamento:
ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 151-195.

CHAUIL, M. (1994b). Filosofia e engajamento: em torno das cartas da ruptura entre
Merleau-Ponty e Sartre. In: Chaui, M. Experiéncia do pensamento: ensaios sobre a obra
de Merleau-Ponty. Sio Paulo: Martins Fontes, 2002, 257-285.

CHAUI, M. (2000). Entrevista. In: Nobre, M.; REGO, J. M. (org.). Conversas com fildsofos
brasiletros. Sdo Paulo: Editora 34, p. 299-336.

CHAUI, M. (2009). Merleau-Ponty e a politica. Curso de pés-graduacdo ministrado no 2°
semestre de 2009 no Departamento de Filosofia da Universidade de Sdo Paulo.
Inédito.

CHAUI, M. (2011). Um anacronismo interessante. In: Martins, A,; OLIVA, L. C;
SANTIAGO, H. (org.). As ilusoes do eu: Spinoza e Nietzsche. Rio de Janeiro: Civilizagao
Brasileira, p. 323-348.

CHAUI, M. (2012). Merleau-Ponty: da constitui¢do a institui¢do. Dois pontos, n. 9 (1), p.
155-180; disponivel em: https://revistas.utpr.br/doispontos/article/view/29097

N

CHAUI, M. (2021). Merleau-Ponty, de “A guerra aconteceu” a “Nota sobre Maquiavel”.
Discurso, n. 51 (1), p- 59-69; disponivel em:
https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/ 188275

61

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 55-61 - ISSN 1981-4534


https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-21062023-112954/pt-br.php
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-21062023-112954/pt-br.php
https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/29097
https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/188275

