
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	55-61	
	

	

55 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	55-61	-	ISSN	1981-4534 

MARILENA CHAUÍ LEITORA DE MERLEAU-PONTY: 

DA CRÍTICA AO HUMANISMO AO ELOGIO DO GRANDE 

RACIONALISMO 
 

 
Homero Santiago 

Universidade de São Paulo 
E-mail: homero@usp.br  

 
 

 
Resumo: Marilena Chaui, hoje uma das principais referências intelectuais do Brasil, 
iniciou seu percurso intelectual com uma dissertação de mestrado sobre Merleau-Ponty 
que, defendida em 1967, foi provavelmente o primeiro trabalho acadêmico sobre o 
filósofo francês no Brasil e um dos primeiros no mundo. Nossa intenção aqui é começar 
apresentando o núcleo desse estudo, cujo objeto central é O visível e o invisível; ali se 
inaugura uma leitura particular que enfatiza a aposta merleau-pontyana na noção de 
estrutura como via para superar a “tradição cartesiana” de oposição entre a existência 
como coisa e a existência como consciência. Num segundo momento, veremos Chaui 
identificar a contribuição maior de Merleau-Ponty na crítica à consciência constituinte 
de estilo kantiano e husserliano e na passagem à tese da instituição como 
estabelecimento da verdade e do sentido. Trata-se de um movimento, por fim, que no 
entender de Chaui vai de par com uma profunda reavaliação da situação histórica do 
assim chamado Grande Racionalismo. 

Palavras-chave: Marilena Chaui; Merleau-Ponty; Estruturalismo; Instituição; 
Filosofia brasileira. 

 

Abstract: The intellectual trajectory of Marilena Chaui had its beginning with a 
Master’s thesis on the philosophy of Merleau-Ponty. Successfully defended in 1967, it 
was in all probability the country’s very first academic study on the French philosopher. 
The present paper starts from a discussion of that study, the main object of which is 
The Visible and the Invisible, and its inauguration of a reading that emphasizes Merleau-
Ponty’s use of the notion of structure as a path towards overcoming the so-called 
Cartesian tradition. We will then move on to an exploration of how Chaui identifies the 
movement from a constitutive consciousness in the Kantian mode to the thesis that held 
institution as that which establishes truth and meaning; a movement, furthermore, that 
entails a profound reassessment of the historical situation of so-called Major 
Rationalism. 

Keywords: Marilena Chaui; Merleau-Ponty; Structuralism; Institution; Brazilian 
Philosophy. 

 
1 Introdução 

Marilena Chaui é amplamente reconhecida, no Brasil e no exterior, como uma 
especialista na filosofia do seiscentista holandês Bento de Espinosa.1 Essa faceta 

 
1 Este artigo foi originalmente publicado com o título “Marilena Chaui’s Reading of meraleu-
Ponty: from the critique of Humanism to the praise of Great Rationalism” na revista Sententiae 



Homero	Santiago 

56 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	55-61	-	ISSN	1981-4534 

mais saliente de seu trabalho acadêmico, no entanto, sempre se fez acompanhar com 
outra, inclusive primogênita: a de leitora e estudiosa da obra do filósofo francês 
Maurice Merleau-Ponty; uma convivência oficialmente iniciada em 1967, quando 
ela defendeu na Universidade de São Paulo a sua dissertação de mestrado intitulada 
Maurice Merleau-Ponty e a crítica ao humanismo. No que podemos indicar como o 
panteão pessoal de Chaui, Merleau-Ponty sempre esteve postado ao lado de 
Espinosa, exercendo uma influência equiparável e que se revela em diversos textos 
da autora, explícita ou implicitamente operando como determinante de uma 
maneira de pensar e abordar tanto a tradição filosófica quanto os problemas 
contemporâneos. É a própria que admite esse singular arranjo: “Merleau-Ponty 
marcou-me para sempre e reconheço que minha interpretação de Espinosa não teria 
sido possível sem a perspectiva merleau-pontyana” (Chaui, 2000, p. 320). 

Merleau-Ponty morreu repentinamente em 1961, em pleno vigor intelectual e 
durante a elaboração de uma nova ontologia cujos esboços já redigidos e notas de 
trabalho seriam publicados três anos mais tarde com o título de O visível e o invisível. 
Não é pelo valor anedótico que recordamos o fato, mas para salientar um aspecto 
crucial da relação entre Chaui e a obra do filósofo: quando a jovem mestranda 
debruçou-se primeiramente sobre os textos do filósofo, ele não era um clássico, 
muito menos um daqueles “monumentos eternos” concebidos na história da filosofia 
de Martial Gueroult. Pelo contrário, Merleau-Ponty era um autor atual, a partir do 
qual era possível, e assim o faz Chaui no mestrado, abordar questões candentes, 
dialogar e quando necessário polemizar com parte relevante da filosofia e das 
ciências humanas do momento: o estruturalismo, Saussure, Foucault, Althusser; a 
fenomenologia, Husserl, Heidegger, Sartre; além de um demorado e, para meados 
dos anos 1960, inusitado confronto, a ponderar convergências e divergências, entre 
Wittgenstein e as meditações merleau-pontyanas sobre a linguagem. Quer dizer, 
pelo prisma de Merleau-Ponty, era o mundo filosófico da época que se abria às 
considerações da jovem mestranda. 

Tendo o filósofo francês hoje se tornado um clássico inconteste, os seus textos, 
tanto os acabados quanto os inéditos, busca como os inúmeros cursos, estão 
disponíveis em volumes bem cuidados e nos chegam sob o amparo de uma vasta 
fortuna crítica. Muito diferente era a situação de meados dos anos 1960, quando 
Chaui começou a lê-lo. Para nem mencionar a quase inexistência de fontes 
secundárias, o próprio corpus merleau-pontyano ainda estava por consolidar-se, 
especialmente no que se referia à elaboração de uma nova ontologia. Esse grandioso 
projeto estava sendo construindo em vivo diálogo com outras correntes de 
pensamento e com a história da filosofia, com destaque para o cartesianismo; 
algumas idas e vindas conceituais e hesitações de vocabulário, no conjunto d’O 
visível e o invisível bem como nos cursos do Collège de France, sugerem um Merleau-
Ponty (para usarmos palavras que o próprio aplicou certa vez a Bergson) se faisant, 
ou seja, aos poucos parindo a obra que definitivamente o situaria entre os maiores 
pensadores do século XX. 

Em virtude dessa circunstância peculiar – a tematização de um não clássico, 
um autor vivo (em sentido intelectual, por óbvio) aberto ao debate com o tempo e 
esforçando-se para formular e maturar as próprias teses – é que o mestrado de Chaui 
apresenta-se como um trabalho pioneiro (até onde pudemos apurar, o primeiro 
estudo mais encorpado sobre Merleau-Ponty no Brasil) e um exemplo de 
compreensão aprofundada de uma “obra de pensamento”, como ela gosta de frisar. 
De fato, a leitura apresentada no mestrado demonstra perspicácia e coerência na 
apreensão do cerne da filosofia estudada, não somente por desdobrar-se em vários 
outros textos da própria Chaui como, sobretudo, por ter sido capaz de acolher e 

 
44:2 (2025), p. 28-34. Agradecemos à revista e ao editor Oleg Khoma a autorização da publicação 
do texto em português. 



Marilena	Chauí	leitora	de	Merleau-Ponty:	

da	crítica	ao	humanismo	ao	elogio	do	grande	racionalismo	

57 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	55-61	-	ISSN	1981-4534 

incorporar os inéditos merleau-pontyanos que foram sendo publicados nas décadas 
seguintes, sem solavancos nem revisões de monta, quando muito absorvendo e 
passando a empregar um vocabulário novo. 

 

2 

Consoante Chaui, Merleau-Ponty critica e reformula, mas não abandona 
completamente a noção bergsoniana de “intuição original”; é por isso que ela, após 
a advertência, permite-se empregar a ideia para indicar o âmago da filosofia em 
questão, aquilo que tudo a anima e lhe dá sentido: “a intuição original de Merleau-
Ponty consiste na afirmação de que a vida representativa da consciência não é nem 
a primeira, nem a única” (Chaui, 1967, p. 240). Deriva daí ainda o que podemos 
designar, tomando de empréstimo uma expressão que Chaui (1970, p. 130) 
empregará em seu doutorado, a “intenção polêmica” da nova ontologia projetada 
por Merleau-Ponty, aquela que se revela por inteiro numa dura asserção do ensaio 
“O filósofo e a sua sombra”: “a consciência constituinte é a impostura profissional 
do filósofo [...] e não o atributo espinosista do pensamento” (apud Chaui, 1981, p. 
79; 2012, p. 156).  

É esse núcleo filosófico (intuição e intenção) que Chaui deve ter reconhecido 
na anotação que fecha O visível e o invisível e da qual ela extrai o tema assim como o 
elemento estruturador de sua dissertação. Leiamos estas palavras que devem ter 
sido das últimas anotadas por Merleau-Ponty e que funcionam para Chaui, desde o 
mestrado até os mais recentes estudos, à guisa de centro de inteligibilidade da obra 
filósofo: 

 

Meu plano: I o visível; II a natureza; III o logos. Deve ser apresentado 
sem nenhum compromisso com o humanismo, nem com o naturalismo, 
nem, enfim, com a teologia. Trata-se precisamente de mostrar que a 
filosofia não pode mais ser pensada segunda essa estratificação: Deus, 
Homem, Criaturas – que era a estratificação de Espinosa. (Merleau-Ponty 
apud Chaui, 1967, p. 1-2) 

 

O que Merleau-Ponty pretende rechaçar emoldurando lado a lado 
posicionamentos filosóficos tão díspares (humanismo, teologia, naturalismo), 
explica-nos Chaui, é um “pressuposto comum” a todos, qual seja, a pretensão de 
estipular “uma origem absoluta de todos os seres e de toda verdade a partir de uma 
raiz única”. Nesse sentido, Deus, Homem, Natureza são termos “homônimos e 
substituíveis”. 

 

Da teologia ao humanismo, deste ao naturalismo não há modificação 
essencial na investigação filosófica. Em todas essas posturas a filosofia 
aceita as facilidades de uma só entrada. Cada um desses termos, face de um 
anseio comum, é tomado como princípio explicativo absoluto e que 
poderia ser substituído, em sua função, por outro. (Chaui, 1967, p. 2) 

 

Ora, o agente dessas substituições, aquele que elege a “entrada” única a partir 
da qual compreende e funda todas as coisas, não é senão a consciência do filósofo 
que transpõe sua ação constituinte para os domínios que aborda. Esse privilégio do 
sujeito dá a essência do que Chaui (1967, p. 38) denomina “atmosfera humanista”, a 
qual ela identifica como o primordial objeto de crítica da nova ontologia merleau-
pontyana e que por isso estuda detidamente em seu mestrado: não importa em qual 



Homero	Santiago 

58 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	55-61	-	ISSN	1981-4534 

desde qual das várias vertentes clássicas, partindo das coisas, do homem ou de Deus, 
está sempre a ação de uma consciência constituinte que concebe uma realidade que 
oscila, segundo um dilema propriamente moderno, entre a “existência como 
consciência” e a “existência como coisa” (Chaui, 1967, p. 3). Numa palavra, a crítica 
recai sobre o dualismo que Chaui sintetiza como a “tradição cartesiana” (Chaui, 1976, 
p. 204) que obcecava Merleau-Ponty, o qual nunca cessou de com ela debater, em 
todos os seus textos, do primeiro aos últimos, especialmente O olho e o espírito e O 
visível e o invisível, quando definitivamente desaparece do horizonte qualquer 
“referência ao sujeito” (Chaui, 1981, p. 137). 

É contra o dualismo entranhado em nossa cultura, contra a tradição cartesiana, 
pois, que se necessita pensar e produzir uma nova concepção do ser segundo a qual 
nem o visível seja fato ou coisa, nem o invisível seja consciência ou deidade; nem 
naturalismo, nem humanismo, nem teologia, para dizer como a nota há pouco citada. 
A complexidade dessa renovada ontologia revela-se na constelação de descrições 
(nem sempre coincidentes) e na variedade de nomeações (às vezes bem pouco 
ortodoxas) de que Merleau-Ponty lançou mão nas obras posteriores à 
Fenomenologia da percepção: entrelaço, ambiguidade, promiscuidade ontológica, 
quiasma, ser de indivisão, ser bruto, carne. Seja como for, na leitura de Chaui, 
durante todo esse processo o conceito central sempre foi o de estrutura. 

 

3 

Merleau-Ponty, conforme Chaui nunca nos deixa esquecer, foi dos primeiros a 
vislumbrar as possibilidades teóricas abertas pela noção de estrutura. Já em sua 
primeira obra, A estrutura do comportamento, a noção colhida na psicologia da forma 
foi amplamente mobilizada para enfrentar certos dilemas da tradição, conformando 
um expediente que se tornaria ainda mais frequente em trabalhos posteriores, como 
a Fenomenologia da percepção, e sobretudo quando o filósofo passou a dedicar-se mais 
de perto à linguística saussuriana e à linguagem literária, como na Prosa do mundo. 
As razões dessa aposta podemos explicitá-las por meio de uma passagem do ensaio 
“O metafísico no homem” citada e analisada por Chaui. Caso queiramos definir o 
sentido filosófico da psicologia da forma, explica lá Merleau-Ponty, cabe dizer que 

 

revelando a “estrutura” ou a “forma” como um ingrediente irredutível do 
ser ela põe em questão a alternativa clássica da “existência como coisa” e 
da “existência como consciência”. Estabelece uma comunicação e como que 
uma mistura do objetivo e do subjetivo. (Merleau-Ponty apud Chaui, 1967, 
p. 67) 

 

Em sendo assim, não espanta que Chaui tenha dado relevo ao tema da 
estrutura. No mestrado, o conceito serve de pivô para posicionamentos críticos: no 
campo da linguagem, contra Wittgenstein, acusado de repor os dualismos da 
tradição; no campo do conhecimento, contra Althusser e a distinção entre objeto de 
conhecimento e objeto real; no que se refere à história da filosofia, posição contrária 
a Gueroult, o mestre da leitura estrutural de textos filosóficos cuja postura emblema 
o kosmostheoros tão criticado por Merleau-Ponty. Mas é sobretudo no que se refere 
à nova compreensão do ser pretendida pelo autor d’O visível e o invisível que o 
conceito de estrutura se mostra crucial. Em suas palavras, que no importante estudo 
“A noção de estrutura em Merleau-Ponty” toma-se por epígrafe: “a estrutura é uma 
nova maneira de ver o Ser” (Merleau-Ponty apud Chaui, 1976, p. 197). 

A Merleau-Ponty sempre interessou menos a gestalt, a forma fixa que chegou 
a ser positivada quando começaram a falar em “boa forma”, do que a gestaltung, ou 
seja, “a noção de pregnância (pregnans futuri), a latência da forma”, “o germinar ou 



Marilena	Chauí	leitora	de	Merleau-Ponty:	

da	crítica	ao	humanismo	ao	elogio	do	grande	racionalismo	

59 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	55-61	-	ISSN	1981-4534 

eclodir, a fecundidade perene”; “autorregulação intrínseca e autoirradiação aberta, a 
forma pregnante é o equivalente da causa sui num mundo dessubstancializado por 
ela” (Chaui, 1981, p. 119). O novo sentido de ser indicado pela estrutura é o “ser de 
indivisão”, já que “as estruturas qualitativamente distintas são dimensões do mesmo 
ser”; o qual, portanto, situa-se fora da “tradição do que é posto ou constituído pelas 
operações intelectuais”, permitindo-nos atingir “o há originário, mais velho do que 
nossas operações cognitivas, que dele dependem e que, esquecidas dele, imaginam 
constituí-lo” (Chaui, 1976, p. 232-233). 

Dada essa proeminência do conceito de estrutura em sua leitura da filosofia de 
Merleau-Ponty, é compreensível a aversão que Chaui muitas vezes dirigiu ao 
movimento teórico que passou a ser denominado, a partir dos anos 1950, 
“estruturalismo”. O juízo final dela é impiedoso: 

 

A contribuição trazida pela noção de estrutura, isto é, a possibilidade de 
uma dessusbstancialização do Ser ou a apreensão das realidades como 
totalidades de pura diferenciação interna, malogrou. Esse malogro 
chamou-se: estruturalismo. (Chaui, 1981, p. 51). 

 

E curiosamente, quando nos anos 1970 veio a reação com as filosofias da 
diferença (numa vaga às vezes designada “pós-estruturalista”), elas que 
encontravam em Merleau-Ponty um antecessor de peso, enveredaram por caminhos 
bem diversos; com efeito, ainda que a ênfase na corporeidade significasse para o 
autor da Fenomenologia da percepção uma forma de desalojar a consciência do 
privilégio da reflexão, cutila Chaui (1981, p. 141), ele nunca deu sinais do “frenesi 
‘corporífico’ dos universitários franceses” de então. 

 

4 

Insistimos no tema da estrutura porque ele nos introduz à última etapa da leitura 
de Merleau-Ponty por Chaui. A certa altura do citado estudo sobre o conceito de 
estrutura, ela observa que, ao contrário dos que opunham necessidade e 
contingência, especialmente na política e na história, os escritos merleau-pontyanos 
exprimiam com singular firmeza 

 

a compreensão de que a estrutura é acontecimento e que nela a necessidade 
(a totalidade auto-organizada e autorregulada por princípios imanentes) é 
retomada pela contingência (a ação dos sujeitos históricos) porque o 
mundo humano é simbólico, portanto, indeterminado, aberto ao possível, 
e a ação humana, quando livre, é o poder para transcender uma situação 
dada de fato por uma outra que lhe confere nova significação. (Chaui, 1976, 
p. 256) 

 

Desse ponto de vista, não surpreende que, ao notar o que faziam e desfaziam 
com o conceito, Merleau-Ponty passasse a emprega “cada vez menos o termo 
‘estrutura’, até substituí-lo definitivamente pelo de dimensão”. Em lugar daquela 
noção, que começou a ser entendida de um modo que implicava fechamento e 
completude, determinação completa, esta “ruma para a abertura, o inacabamento, a 
indeterminação e a transcendência na imanência do Ser” (Chaui, 1981, p. 121). 

Mui significativamente, percebemos que o que Chaui tem em vista nos estudos 
sobre Merleau-Ponty que ela prepara na segunda metade dos anos 1970 é algo 
próximo daquilo que o filósofo começara a buscar por meio da ideia de instituição 



Homero	Santiago 

60 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	55-61	-	ISSN	1981-4534 

no curso de 1954-1955 no Collège de France. Um aspecto notável da leitura de 
Chaui, feita por assim dizer no calor da hora (O visível e o invisível é de 1964, o seu 
mestrado é de 1967), é que atravessa muito bem a prova dos inéditos que nas 
décadas seguintes avolumaram o corpus merleau-pontyano. Sobretudo, o seu 
tirocínio patenteia-se ao identificar a intuição fundamental da filosofia merleau-
pontyana; é como se para ela já se mostrasse crucial, devido à aversão à consciência 
constituinte, dar centralidade ao conceito de instituição, não referido no mestrado 
e que é tratado num curso que só viria a público bem mais tarde (em 2002). 

De fato, a menos que nos enganemos muito, lendo o artigo “Da constituição à 
instituição” e tendo em mente os textos anteriores, descobre-se em suas linhas 
gerais uma espécie de atualização da investigação do mestrado que cremos motivada 
por duas séries de razões que se combinam: a primeira concernente à publicação dos 
inéditos, a segunda proveniente de um desenvolvimento próprio da leitura de Chaui 
e que reverbera o fato de tratarmos de uma especialista na filosofia seiscentista. 

Para começar, uma importante reviravolta é ocasionada pela reavaliação da 
noção de estrutura, a qual será qualificada por Chaui, como não encontramos em 
nenhum estudo seu anterior, como aquela que “desde a primeira obra de Merleau-
Ponty prefigura e prepara a de instituição” (Chaui, 2012, p. 171). Ou seja, determina-
se um novo centro de inteligibilidade do projeto ontológico e todas as promessas 
antes depositadas na estrutura são automaticamente repassadas ao conceito de 
instituição: procura-se, afirma Merleau-Ponty (apud Chaui, 2012, p. 158) no referido 
curso sobre a noção tal noção, “um remédio para as dificuldades da filosofia da 
consciência”. Como não podia deixar de ser, esse reposicionamento dos temas 
implicará uma compreensão renovada do problema do humanismo anteriormente 
trabalhado. Uma vez que o ser humano é um ser instituinte, deve haver espaço para 
se individuar, no seio do imbricamento e reversibilidade entre natureza e história, 
um humanismo virtuoso, como o de Maquiavel, centrado na virtù daquele que, em 
face da “necessidade inelutável” e em meio às “circunstâncias contingentes”, não 
teme enfrentar “o problema da relação do homem com o homem e da constituição 
entre eles de uma situação e uma história comuns” (Chaui, 2021, p. 69). Esse 
humanismo virtuoso é tanto mais importante porque, ao indicar o espaço da ação 
livre no interior de “uma nova concepção da historicidade” (Chaui, 2012, p. 162), ao 
menos no que aqui nos interessa, abre espaço para uma consideração detida e 
original da questão política em Merleau-Ponty (ver Chaui, 1994b, 2009, 2021), 
apontando para uma recompreensão profunda do lugar mesmo do sujeito. 

Se no mestrado o problema do humanismo estipulava-se principalmente pela 
tese heideggeriana de uma “época da imagem do mundo” e pela compreensão do ego 
cartesiano como marco da ascensão do sujeito, sendo por isso mesmo a categoria 
merecedora de pesadíssimas críticas, aos poucos Chaui, como que colhendo os 
benefícios da maturidade e aliviando-se assim do contexto das discussões da década 
de 1960, revê profundamente esse enquadramento e abandona em definitivo o 
esquema de Heidegger. Num texto importantíssimo, fundamental para a 
compressão do pensamento de Chaui (2011) e que vai de par com a sua releitura de 
Merleau-Ponty, ela afirmará que Descartes e o assim chamado Grande 
Racionalismo pouco ou nada tem a ver com a noção de sujeito do conhecimento ou 
de consciência constituinte, invenções de Kant e do idealismo alemão, como ela 
aponta. Desse modo, a questão do humanismo tende a dar espaço à crítica ferrenha 
à “consciência constituinte”, impostura filosófica à qual o próprio Husserl cedera, e 
o problema ontológico central, então, recai na crucial passagem da “constituição à 
instituição”. Quer dizer, a tradição cartesiana é portadora de um dualismo, sim, mas 
este tem muito menos a ver com o kantismo do que com aquilo que Merleau-Ponty 
um dia cravou ser o “infinito positivo”, esta noção tão inocente quanto louvável que, 
no dizer do filósofo francês, demonstraria incrível capacidade dos clássicos de elevar 
a consciência ontológica ao seu ponto mais alto, mantendo as contradições e as 



Marilena	Chauí	leitora	de	Merleau-Ponty:	

da	crítica	ao	humanismo	ao	elogio	do	grande	racionalismo	

61 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	55-61	-	ISSN	1981-4534 

ambiguidades, sem reduzi-las a nenhum dos polos – no fundo é isso o dualismo bem 
compreendido. É nisso, ajuiza Merleau-Ponty, que o Grande Racionalismo não é 
passado. É por isso, tiremos a consequência dos textos de Chaui, que não deve 
surpreender-nos que Merleau-Ponty sem parar se meça com o cartesianismo, 
justamente após abandonar a noção de sujeito nos derradeiros textos. 

Com isso, podemos fechar nosso trajeto reatando com o ponto de onde 
partimos: a inusitada relação entre Espinosa e Merleau-Ponty construída por Chaui, 
de modo que a leitura de um alimentasse a compreensão do outro, numa ida e vinda 
intensa e profícua – de que um dos índices mais emblemáticos é sem dúvida 
apropriação do termo merleau-pontyano “nervura” (Presente n’O visível e o invisível) 
para intitular o seu opus magnum dedicado ao espinosismo. Ao fim e ao cabo de uma 
convergência inusitada estabelecida de maneira muito original por Marilena Chaui, 
é o Grande Racionalismo seiscentista que é elevado a momento decisivo da história 
da filosofia, devendo inspirar-nos ainda hoje, como tão bem compreendeu Merleau-
Ponty. 

 

Referências 

CHAUI, M. (1967). Maurice Merleau-Ponty e a crítica ao humanismo. Dissertação de 
mestrado, FFLCH-USP; disponível em: 
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-21062023-112954/pt-
br.php 

CHAUI, M. (1970). Introdução à leitura de Espinosa. Tese de doutorado, FFLCH-USP; 
disponível em: https://z-library.sk/book/16778205/3b3a4a/introdução-à-
leitura-de-espinosa.html 

CHAUI, M. (1976). A noção de estrutura em Merleau-Ponty. In: Chaui, M. Experiência 
do pensamento: ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty. São Paulo: Martins Fontes, 
2002, p. 197-256. 

CHAUI, M. (1981). Experiência do pensamento. In: Chaui, M. Experiência do pensamento: 
ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 1-150. 

CHAUI, M. (1994a). Obra de arte e filosofia. In: Chaui, M. Experiência do pensamento: 
ensaios sobre a obra de Merleau-Ponty. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 151-195. 

CHAUI, M. (1994b). Filosofia e engajamento: em torno das cartas da ruptura entre 
Merleau-Ponty e Sartre. In: Chaui, M. Experiência do pensamento: ensaios sobre a obra 
de Merleau-Ponty. São Paulo: Martins Fontes, 2002, 257-285. 

CHAUI, M. (2000). Entrevista. In: Nobre, M.; REGO, J. M. (org.). Conversas com filósofos 
brasileiros. São Paulo: Editora 34, p. 299-336. 

CHAUI, M. (2009). Merleau-Ponty e a política. Curso de pós-graduação ministrado no 2o 
semestre de 2009 no Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo. 
Inédito. 

CHAUI, M. (2011). Um anacronismo interessante. In: Martins, A.; OLIVA, L. C.; 
SANTIAGO, H. (org.). As ilusões do eu: Spinoza e Nietzsche. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, p. 323-348. 

CHAUI, M. (2012). Merleau-Ponty: da constituição à instituição. Dois pontos, n. 9 (1), p. 
155-180; disponível em: https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/29097 

CHAUI, M. (2021). Merleau-Ponty, de “A guerra aconteceu” à “Nota sobre Maquiavel”. 
Discurso, n. 51 (1), p. 59-69; disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/188275 

https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-21062023-112954/pt-br.php
https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-21062023-112954/pt-br.php
https://revistas.ufpr.br/doispontos/article/view/29097
https://www.revistas.usp.br/discurso/article/view/188275

