
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	28-38	
	
	

28 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

 
PHAINÓMENON PIRRÔNICO E PHANTASÍA ESTOICA 

 
  
 

Roberto Bolzani Filho  
Universidade de São Paulo 

Email: robertof@usp.br  
 
 
Resumo: Este texto procura analisar algumas passagens do primeiro livro das 
Hipotiposes pirrônicas de Sexto Empírico, especialmente HP I 22, a fim de mostrar a 
relação existente entre a noção cética de fenômeno (phainómenon) e o conceito estoico 
de representação (phantasía). Isso leva a introduzir outra noção fundamental, a de 
afecção (páthos), como meio de compreensão dessa relação.  
 
Palavras-chave: Sexto Empírico; Fenômeno; Representação; Afecção.  
 
Abstract: This text seeks to analyze passages from the first book of Sextus Empiricus’s 
Pyrrhonian Hypotyposes, especially HP I 22, in order to demonstrate the relationship 
between the skeptical notion of phenomenon (phainómenon) and the Stoic concept of 
representation (phantasía). This leads to the introduction of another fundamental 
notion, that of affection (páthos), as a means of understanding this relationship. 
 
Keywords: Sextus Empiricus; Phenomenon; Representation; Affection.  

 

1. No primeiro livro das Hipotiposes pirrônicas de Sexto Empírico, o principal 
tratado que nos chegou sobre o ceticismo pirrônico, livro que é dedicado a 
explicar o ceticismo e precede os dois livros que vão formular argumentos 
contra as diversas teses e filosofias dogmáticas, alguns capítulos versam 
sobre as diferenças existentes entre o ceticismo e filosofias que a ele se 
assemelhariam (HP I 210-41). Nesses capítulos o pirrônico inicialmente 
observa quais seriam as alegadas semelhanças, para a seguir mostrar que o 
ceticismo difere dessas filosofias1. Lida-se aí com posições filosóficas que de 
fato, em algum sentido, podem ser vistas, e o foram, como aparentadas do 
ceticismo: o fluxo heraclitiano (210-12), o atomismo democriteano (213-14), 
a inapreensibilidade atribuída aos cirenaicos (215), o relativismo 
protagoriano (216-19), a filosofia platônica e acadêmica (220-35), a medicina 
empírica (236-41). Levando em conta possíveis aproximações sugeridas por 
adversários ou reconhecendo ele próprio certas familiaridades aparentes, 
Sexto Empírico se apressa em afastar mal-entendidos, mostrando que a 
filosofia cética pirrônica se distancia de todas essas outras filosofias, via de 
regra, pelo conceito central de suspensão de juízo (epokhé).  

 Há, contudo, uma filosofia que, embora por seu teor não possa 
certamente apresentar semelhanças com o ceticismo, e por essa razão não 
aparece naqueles capítulos, mostra-se presente em grande medida nos livros 

 
1 Aqui se empregam os termos “pirronismo” e “ceticismo” como sinônimos.  



Roberto	Bolzani	Filho	
	
	

29 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

desse tratado: o estoicismo. De fato, tudo indica que o desenvolvimento do 
pirronismo como uma filosofia consistente, para além do caso de Pirro, 
considerado uma espécie de patrono ao revelar-se como mais próximo da 
posição elaborada nas Hipotiposes2, se deu em direta polêmica contra a 
filosofia estoica, fundada na mesma época em que Pirro viveu e que também 
se desenvolveu em diálogo crítico com o ceticismo, tanto em sua versão na 
Academia quanto em sua retomada a partir de Enesidemo3. Isso explica, 
como se pode perceber sem dificuldade em uma leitura minimamente atenta 
das Hipotiposes e dos principais livros Adversus mathematicos (AM VII-XI) de 
Sexto, por que, com frequência, são tomadas inicialmente, ou mesmo à vezes 
exclusivamente, teses estoicas para a investigação cética a respeito de 
diversos assuntos das três grandes divisões da filosofia, a lógica, a física e a 
ética, divisão essa que Sexto parece também retomar dos estoicos e de Platão, 
para organizar suas numerosas análises críticas dos dogmatismos (cf. AM 
VII 16-23). Mas explica-se também algo talvez mais interessante, embora 
não tão perceptível a uma primeira leitura: conceitos estoicos são tomados 
por Sexto como ponto de apoio para a elaboração de algumas noções 
fundamentais do próprio ceticismo. Nesse caso, tais conceitos funcionam 
como referências e instrumentos ao mesmo tempo terminológicos e 
semânticos. A própria noção de epokhé, tão importante no ceticismo, é de 
origem estoica, embora isso não se perceba tão claramente nos textos de 
Sexto quanto nos escritos da Academia, sendo inegável que a chamada 
vertente cética da Academia se desenvolve em relação mais intensa com o 
estoicismo4.  

 Outra noção fundamental do pirronismo que está relacionada ao 
léxico estoico é a de phainómenon. Ninguém negaria que o papel 
desempenhado por essa noção é de grande importância, talvez tanta  quanto 
a de suspensão de juízo. O cético vive a vida de acordo com os fenômenos 
(HP I 22) e profere todo o seu discurso anunciando seus fenômenos (HP I 4), 
assim afastando as duas clássicas objeções originadas de seus adversários 
dogmáticos, a da inação (apraxía, anenergesía) (cf. HP I 23-4, AM VII 29-30, 
AM XI 162-5) e a do silêncio (aphasía) (Cf. HP I 4, 187, 191, 193, 196, 197, 
199, 200, 203, 208). Não é fácil rastrear a presença dessa noção no 
desenvolvimento do ceticismo, mas ao menos parece claro que algo já se 
encontra em Enesidemo e que em Sexto temos dela uma versão mais 
refinada.  

 O texto das Hipotiposes, e muito menos os Adversus mathematicos, não 
se dedica a apresentar com minúcia o significado dessa noção, havendo 
algumas poucas passagens que o fazem, sempre breves, lacônicas e densas. 

 
2 Tratando dos possíveis nomes do ceticismo, observa Sexto que aos céticos se manifesta que, 

mais do que seus antecessores, Pirro clara e concretamente se aproximou do ceticismo (HP I 
7).  
3 Sobre a importância do estoicismo para a filosofia acadêmica no período considerado cético, 

a partir de Arcesilau até Filo, cf. os Academica de Cícero, e.g. I, 44, II 16-8, sobretudo 66-8 e 76-
8. A respeito da recuperação da figura de Pirro, de modo a preservar a posição cética de seus 
possíveis desvios na Academia, cf. Fócio, Biblioteca 169-70, onde o autor afirma ter conhecido 
os Escritos pirrônicos de Enesidemo. Nesse escrito, ao que parece, Enesidemo procedeu a uma 
distinção forte entre os acadêmicos e o pirronismo que ajudava a recuperar.   
4 Isso se pode depreender das principais passagens acima referidas dos Academica de Cícero, 

entre outras.  



Phainómenon	pirrônico	e	phantasía	estoica	

	

30 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

O significado de phainómenon, em boa medida, deve ser descoberto no 
emprego da palavra, além daquelas poucas passagens. Esse particípio 
substantivado, bem como todo o vocabulário associado ao verbo phaíno, 
especificamente na voz média, é recorrente nos textos filosóficos do período 
clássico, ganhando, contudo, em nosso tratado, significado específico. Aqui, 
tentar-se-á compreender ao menos parte desse significado, enfocando 
diretamente algumas daquelas breves passagens, talvez mesmo as mais 
importantes sobre o tema, o que nos levará a observar um caso 
paradigmático, nos textos de Sexto, de empréstimo terminológico e 
conceitual do estoicismo para a elaboração da própria filosofia cética.  

 
2. Trata-se sobretudo de algumas linhas de HP I 22, no momento em que 
Sexto declara que os fenômenos são o critério de ação do cético. Vejamos 
inicialmente o texto grego da edição Loeb, com a tradução de R. G. Bury, 
que foi muito utilizada pelos estudiosos: kritérion toínun phamèn eînai tês 
skeptikês agogês tò phainómenon, dunámei tèn phantasían autoû hoúto kaloûntes. en 
peísei gàr kaì aboulétoi páthei keiméne azétetós estin.  

 O texto grego adotado por Bury é o da edição de I. Bekker (1842). 
Sua tradução: “The criterion, then, of the Sceptic School is, we say, the 
appearance, giving this name to what is virtually the sense-presentation. For 
since this lies in feeling and involuntary affection, it is not open to question”.  

 Na edição hoje preferida de Mutschmann, posterior em setenta anos 
à de Bekker e revisada quase cinquenta anos depois por Mau, temos: kritérion 
toínun phamèn eînai tês skeptikês agogês tò phainómenon, dunámei tèn phantasían 
hoúto kaloûntes. en peísei gàr kaì aboulétoi páthei keiméne azétetós estin. A única 
diferença é a ausência em Mutschmann de autoû. Trata-se de variante 
encontrada em um manuscrito tardio, o codex savilianus, adotado por J. A. 
Fabricius, em sua tradução para o latim, datada de 17185.  

 A tradução mais recente de Annas e Barnes, que não contém texto 
grego e parece basear-se na edição Mutschmann/Mau, embora às vezes dela 
discordando, dá a seguinte tradução: “We say, then, that the standard of the 
Sceptical persuasion is what is apparent, implicitly meaning by this the 
appearances; for they depend on passive and unwilled feelings and are not 
objects of investigation”.  

 Na Tradução francesa de P. Pellegrin, em edição bilingue, temos o 
seguinte texto: kritérion toínun phamèn eînai tês skeptikês agogês tò phainómenon, 
dunámei tèn phantasíam <autoû> hoúto kaloûntes. en peísei gàr kaì aboulétoi 
páthei keiméne azétetós estin.  

 A tradução: “Ainsi disons-nous que le critère de la voie sceptique est 
la chose apparente, appelant ainsi virtuellement son impression; se trouvant, 
en effet, dans une affection et un affect involontaire, elle n’est pas objet de 
recherche”.  

 Diferente de Bury, Pellegrin identifica autoû como acréscimo e anota: 
“En rajoutant auto avec Fabricius”. Bury, seguindo Bekker, mantém a 
variante, mas não traduz a expressão. Pellegrin a traduz - “son impression”. 

 
5 Mutschmann anota: 28. <autoû> hoúto Fabr. e codice Saviliano.  



Roberto	Bolzani	Filho	
	
	

31 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

Haverá alguma razão para adotá-la? Como ela introduziria um 
esclarecimento para a compreensão da noção de phainómenon?  

 Antes de mais nada, há que compreender a relação estabelecida entre 
phainómenon e o conceito estoico de phantasía. Essa relação é a chave para a 
compreensão da noção pirrônica. Parece claro que não se trata de uma 
simples identificação, pois a afirmação é nuançada: dunámei -   expressão 
respectivamente traduzida por “virtually”, “implicitly” e ““virtuellement”. Há 
alguma diferença a ser observada e analisada aí, como veremos. De qualquer 
forma, inicialmente cabe justificar a aproximação entre phainómenon e 
phantasía, explicando por que ela se dá mediante a noção de páthos - 
“affection”, “feelings”, “affect”6.  

 O que justifica essa mediação? Aqui, é necessário remontar ao próprio 
conceito estoico de phantasia, que nossos tradutores, respectivamente, 
vertem por “sense-presentation”, “appearances” e “impression”. São 
traduções semelhantes, embora um tanto díspares. E essa disparidade reflete 
a dificuldade de captar com eficácia o que é fundamental no conceito.  

 Sexto descreve os debates refinados ocorridos entre os estoicos a 
respeito desse conceito crucial de sua doutrina (AM VII 227-60). A phantasía 
é inicialmente entendida como uma “impressão” (túposis) na alma (psukhé) 
(228; HP II 70), concepção que acarreta problemas, porque, sendo a alma 
corporal, ela passaria a ter duas formas distintas ao mesmo tempo e teria dois 
diferentes formatos ao mesmo tempo, se sofresse, por exemplo, dois impactos 
de objetos de formas também distintas - como ocorreria se imaginasse ao 
mesmo tempo um triângulo e um círculo -, o que é absurdo (229). Assim, 
passa-se a considerar a phantasía como uma “alteração da alma” (heteroíosis 
psukhês), pois não é absurdo que a alma se altere ao mesmo tempo de 
diferentes formas, assim como o ar se altera diversas vezes ao mesmo tempo 
quando diversas pessoas falam (230-1). Contudo, tal reformulação ainda não 
é correta o suficiente, pois existem alterações da alma que não produzem uma 
phantasía, como por exemplo uma batida ou arranhão (dado que a alma se 
estende por todo o corpo, sendo corporal), de modo que é necessário 
especificar qual é a parte da alma em que ocorre. Daí, passa-se a definir a 
phantasía como “alteração da parte regente (tò hegemonikón)” da alma (232-
36; HP II 70), sua parte intelectiva (diánoia). Ocorre, porém, que a parte 
regente contém diversas alterações que não podem ser explicadas por essa 
definição, como a inclinação ou impulso (hormé), o assentimento 
(sugkatáthesis) e a apreensão (katálepsis), que são antes atividades (enérgeiai), 
enquanto a phantasía consiste em passividade (peísis; observe-se o termo que 
apareceu em HP I 22) e disposição (diáthesis) (237). Mas não basta dizer que 
se tratará, portanto, de algo que ocorre katà peísin, “ao modo de passividade” 
(239), pois a parte regente também se comporta passivamente, por exemplo, 
na nutrição e no crescimento (240), de modo que o tipo de passividade que 
caracteriza a phantasía cobra especificação. Assim, sua passividade será 
aquela que se dá como resultado de um contato com os objetos externos (katà 
tèn ektós) ou na presença de afecções internas (katà en hemîn páthe; a isso os 

 
6 Sexto emprega na passagem também peísis - “feeling”, “passive” (uma adjetivação do 

substantivo) e “affection”. Aparentemente, trata-se de termo típico da medicina, o que 
explicaria sua presença aqui. Seu significado não parece acrescentar nada distinto. O kaí que 
associa esse termo a páthos pode ter valor epexegético.  



Phainómenon	pirrônico	e	phantasía	estoica	

	

32 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

estoicos chamaram phantásmata, como, por exemplo, sonhos e alucinações) 
(240-41).  

 Dessa sumária e lacunar descrição da evolução do conceito de 
phantasía, resta que os estoicos a entendem como um tipo de passividade que 
se dá no intelecto. Tudo isso prepara, por sua vez, um desdobramento 
fundamental, pois tal definição de phantasía pavimenta o caminho para a 
introdução da definição de kataleptikè phantasía, um tipo específico que, dadas 
suas características, proporciona ao estoico um critério de verdade. Esse tipo 
de phantasía se origina “do objeto real (apò hupárkhontos), sendo impressa 
(enapomemagméne) e estampada (enapesfragisméne) em conformidade com o 
próprio objeto real (kat`autó tò hupárkhon), tal como não poderia ocorrer de 
um objeto irreal (hopoía ouk àn génoito apò mè hupárkhontos)”, o que, segundo 
eles, a torna “perceptiva (antileptikén) dos objetos (tôn hupokeiménon), 
estampando (anamemagménen) artisticamente (tekhnikôs) todas as suas 
características (pánta tà perì autoîs idiómata)” (248), exigências que devem ser 
cumpridas para que ocorra a apreensão do real (249-52)7. Satisfeitas todas 
essas condições, teremos uma representação apreensiva do objeto8.  

 O que quer que signifique a noção cética de phainómenon, ela se 
formula à luz do essencial da doutrina estóica da representação e, como 
veremos, da representação apreensiva. E é desse ponto de vista que devemos 
compreender a justificativa que HP I 22 acrescenta imediatamente após fazer 
tal aproximação: sendo a phantasía uma peísis e um páthos, uma passividade, é 
imune à investigação (azétetos) que caracteriza a postura cética. O cético, 
portanto, não pode recusar o phainómenon, porque, de algum modo, este 
compartilha com a phantasía dessa inevitabilidade que, como vimos, está 
presente em sua definição. E o que é inevitável, por alguma razão e em algum 
sentido, não pode ser investigado9.  

 
7 Segundo Sexto, “estoicos mais recentes” (hoi neóteroi) acrescentaram mais uma condição: “não 

havendo nenhum obstáculo” (253-4), provavelmente para afastar objeções feitas por críticos.  
8 Em virtude da definição a que chegaram os estoicos, e apesar dos riscos inegáveis que se 

seguem, traduzo phantasía por “representação”. Apesar do possível anacronismo, nessa 
definição se encontram elementos suficientes para o emprego dessa palavra, que me parece 
melhor do que “aparência”, por exemplo, termo que em nosso idioma carrega significado 
pejorativo inevitável. “Impressão” é boa opção, embora, a meu ver, não traga consigo a 
indispensável pretensão especular embutida no conceito. Uma phantasía é um intermediário 
entre o sujeito que conhece e o objeto a ser conhecido, resultante do contato entre ambos, e 
conhecer é assentir àquelas phantasíai que se impõem ao intelecto como reprodutoras do objeto 
tal como é. Não vou desenvolver uma análise mais profunda sobre a sofisticada doutrina 
estoica; apenas registro o papel estratégico do conceito de enárgeia, “evidência”, para o 
complemento desse quadro. Esse conceito aparece às vezes em Sexto, mas tem seu papel mais 
bem destacado por Cícero nos Academica (cf. II 17).  
9 Aqui, cabe notar a construção um tanto peculiar: a phantasía “jaz em uma passividade (peísei) e 

em uma afecção involuntária (kaì abouléhoi páthei)”. Além de inclinar-me, como disse, por ler 
kaí aqui como epexegético, embora isso não me pareça fazer grande diferença para a 
compreensão do texto, observo que a adjetivação aboúleton, “involuntário”, pode sugerir, pela 
função restritiva que costuma ter um adjetivo, que se trata de fazer referência a um tipo 
específico de afecção, que se caracterizaria por seu caráter involuntário. Tal leitura aceitaria 
haver afecções voluntárias, o que não parece fazer sentido, pois toda afecção, enquanto tal, 
parece involuntária. Nesse caso, o adjetivo teria antes função explicativa e, em certa medida, 
rebarbativa: trata-se apenas de indicar que é o caráter involuntário de toda afecção o que 
importa no argumento.  



Roberto	Bolzani	Filho	
	
	

33 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

 Como sabemos, a noção de zétesis fornece a Sexto, já no início do 
tratado, um meio de formular o que separa o ceticismo das filosofias 
dogmática e acadêmica: a primeira, julgando ter descoberto a verdade, não 
mais a procura; a segunda, não a encontrando, conclui que é inapreensível. 
Os céticos, contudo, continuam procurando, “ainda investigam (éti zetoûsin)” 
(HP I 1-4). Isso permite dizer que o ceticismo - que pode ser denominado 
“investigativo”, por causa de sua atividade de investigar (zeteîn) e examinar 
(sképtesthai) (HP I 7) - tem por objeto de investigação toda e qualquer 
tentativa de dizer o que verdadeiramente as coisas são, tudo que “é dito sobre 
o phainómenon (hò legetai perì toû phainoménou)”, mas não o phainómenon 
propriamente (ou perì toû phainoménou) (HP I 19). A causa dessa imunidade é 
a impossibilidade de recusar aquilo que, por involuntário, é inevitável e 
irrecusável.  

 Antes de HP I 22, duas passagens já adotavam semelhante 
terminologia. Em HP I 13, Sexto afirmara que o cético dá assentimento 
(sugkatatíthesthai) a afecções que constrangem ao modo de uma representação 
(toîs katà phantasían katenagkasménois páthesi)10. E em HP I 19, encontramos 
a primeira referência teórica à noção de phainómenon, agora no plural: os 
phainómena são as coisas que nos conduzem involuntariamente ao 
assentimento, ao modo de uma representação (tà katà phantasían pathetikèn 
aboulétos hemãs ágonta eis sugkatáthesin). Novamente se expressa o modo 
involuntário da manifestação das afecções, agora sem o recurso ao adjetivo, 
mas a um advérbio de modo, o que reforça a ideia de que não se tratava de 
uma restrição, mas de uma explicação11. E é essa mesma função explicativa, 
e não restritiva, que, a meu ver, se deve ver no adjetivo patethiké associado a 
phantasía. Nesse sentido, afirmar uma “representação passiva” também não é 
aludir a possíveis representações não-passivas, o que quer que isso possa 
significar12, mas sim reiterar a natureza passiva de toda representação13.   

 
10 Mais uma vez, a construção indica uma restrição, pela posição do particípio katenagkasménois. 

Contudo, novamente me parece apenas uma forma de destacar e explicar aquilo que justifica 
assentir, a saber, que afecções nos constrangem e forçam a isso. Observe-se também a 
expressão katà phantasían, que mostra que o conceito estóico é ponto de referência para a 
explicação sobre o que se pode aceitar sem dogmatismo. Não me parece fácil traduzir aqui a 
preposição katá, que deve indicar algum tipo de dependência. Como vejo aí um recurso 
sobretudo semântico, sendo a phantasía o conceito que melhor permite entender a diferença 
entre o dado inevitável e suas possíveis interpretações dogmáticas a evitar, opto por uma 
tradução mais fraca: “ao modo de uma representação”, “à maneira de uma representação”. 
Bury: “the necessary results of sense-impressions”; Annas e Barnes: “feelings forced upon 
them by appearances”; Pellegrin: “affects qui s’imposent à lui à travers une impression”. Todas 
essas traduções me parecem excessivas, por fazerem distinção real entre o que é páthos e o que 
é phantasía, alem de sugerirem uma relação causal.  

11 O mesmo se passa em HP I 193: “aceitamos aquilo que nos move passivamente (pathetikôs) e 
conduz forçosamente (anagkastikôs) ao assentimento”.  

12 Os estoicos sustentaram que é possível ter também representações “racionais” ou 
“discursivas” (logikè phantasía), quando o representado (tò phantasthén) pode ser estabelecido 
pelo lógos (AM VIII 70). Não é o caso aqui de abordar esse tópico, mas me parece que, ainda 
que seja realmente necessário distinguir entre representações sensíveis e representações 
racionais ou discursivas, o evento mental que explicaria o segundo tipo também se mostraria 
como algum tipo de passividade primária no intelecto, ainda que fosse decerto mais complexo.  

13 Há divergência nos manuscritos nesse passo. LMT contêm pathetikén, mas E^B dão pathetiká, 
variante adotada por Bekker, enquanto Mutschmann prefere a primeira. Bury desta vez não 
adota a lição de Bekker. Annas e Barnes parecem também ter adotado pathetikén, pois traduzem 



Phainómenon	pirrônico	e	phantasía	estoica	

	

34 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

 Assim, para resumir, o texto de HP I 22 parece deixar claro que se 
pode chamar o phainómenon de phantasía em virtude do caráter passivo desta. 
Ocorre aí um empréstimo da definição mesma de phantasía pelos estóicos, tal 
como a registra o próprio Sexto, como vimos em AM VII. Sendo a phantasía 
um páthos e sendo um páthos algo que necessariamente nos constrange ao 
assentimento (HP I 13), páthos ao qual involuntariamente assentimos (HP I 
19), não há como recusá-lo e, nessa exata e única medida, ele se torna 
ininvestigável. A palavra phainómenon, agora, cumpre o papel de nomear esse 
elemento inevitável. O exemplo do mel deixa claro que o fenômeno da doçura 
do mel é irrecusável, eu sinto tal doçura quando o experimento, mas que 
qualquer lógos que procure explicar essa doçura como própria da natureza do 
mel, torna-a objeto de investigação. Trata-se da diferença entre o fenômeno 
e o que se diz do fenômeno (HP I 19-20)14.  

 
3. A relação entre phainómenon, phantasía e páthos, tal como se articula nessas 
passagens de Sexto Empírico, fundamenta-se na própria zétesis cética da doutrina 
estoica, não consistindo simplesmente em adoção a-crítica dessa mesma doutrina. 
Isso se pode observar nas formas que o pirrônico desenvolveu para elaborar sua 
crítica. Nelas, percebe-se que compreender o phainómenon como páthos ao modo de 
uma representação, katà phantasían, é como que uma consequência dos limites que 
aquela zétesis estabelece15. 

 
“passive appearence”. O mesmo faz Pellegrin, cujo texto grego dá katà phantasían pathetikén, 
com a tradução “conformément à une impression passive”, sem registro da variante. Adotar 
pathetiká não parece sintaticamente inadequado, sendo necessário talvez acrescentar uma 
vírgula após a palavra, para que o particípio ágonta, a seguir, introduzisse uma explicação do 
sintagma anterior, especificamente sobre a passividade. De qualquer forma, parece mais 
higiênico ler pathetiké, sempre lembrando que, mais uma vez, o adjetivo terá função explicativa 
e não restritiva: dizer “representação passiva” é fazer referência ao fato de que uma qualquer, 
representação, antes de mais nada, é um páthos.  

14 Ao esclarecer o significado de sua fórmula “a todo argumento se opõe um argumento igual”, 
que não pretende afirmar nada dogmaticamente, Sexto a descreve como um “anúncio de uma 
afecção humana (anthropeíou páthous), que é fenômeno (hó estí phainómenon) para quem a sofre 
(tôi páskhonti)” (HP I 203; cf. 197). Aqui, além de haver a identificação entre phainómenon e 
páthos, o primeiro termo é predicado do segundo, como numa inversão: não só se pode dizer 
que o fenômeno é uma afecção, como também que uma afecção é um fenômeno, que ela está 
se manifestando, aparecendo. Tal emprego intercambiável me parece fortalecer a ideia de uma 
identificação entre ambos e, principalmente, que dizer phainómenon não é simplesmente fazer 
referência a um conteúdo que se manifesta, mas também a um modo de manifestação. Aquela 
identificação já se apresentava em HP I 15, quando Sexto afirma que, com as “fórmulas” que 
emprega em seus argumentos, o cético diz o que aparece a ele próprio (tò heautôi phainómenon) 
e anuncia sua própria afecção sem opinar (kaì tò páthos apaggéllei tò heautoû adoxástos), nada 
afirmando sobre os objetos externos. Aqui também é possível , embora não necessário, ler kaì 
como epexegético.  

15 Observe-se o papel da phantasía estoica na maneira como o cético sinteticamente se refere às 
filosofias dogmáticas como um todo, ao afirmar que, iniciando-se na busca da verdade - não 
sendo ainda, portanto, um cético -, ele, como os outros filósofos, procurava avaliar e apreender 
(katalabeîn), dentre as representações (tàs phantasías), quais são verdadeiras e quais são falsas 
(HP I 26). É como se a tarefa da filosofia, em sua procura da verdade, pudesse, apesar de todas 
as divergências e variações que se possam encontrar nas diferentes doutrinas, ser descrita 
sempre como um esforço de estabelecer o verdadeiro em nosso intelecto mediante a presença 
nele de representações qualitativamente distintas, a ponto de poder identificá-las ou 
estabelecê-las segundo os conhecidos valores de verdade e falsidade. Evidentemente, esse 
emprego do termo envolve uma visão mais complexa e refinada sobre o que vem a ser uma 
representação. De qualquer forma, eis aí um exemplo paradigmático do papel que o estoicismo 



Roberto	Bolzani	Filho	
	
	

35 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

 Há pelo menos dois argumentos que o cético elabora contra o conceito 
estoico de representação apreensiva dos quais se pode afirmar que resulta aquela 
concepção de phainómenon como páthos, argumentos que podem ser lidos em íntima 
colaboração, embora sejam independentes. O primeiro deles é, na verdade, um 
grupo, um conjunto articulado de argumentos: os chamados dez modos de 
suspensão de juízo atribuídos a Enesidemo (HP I 36-163). Parece-me inegável que 
foram construídos tendo como alvo o conceito estoico de phantasía e sua pretensão 
de expressar a realidade e sua natureza, de apreendê-la16. Esses modos exploram 
diferentes situações e características da relação presumidamente cognitiva entre o 
sujeito e o objeto do conhecimento - diferenças entre espécies animais, entre 
humanos, entre estruturas sensoriais, diferentes circunstâncias de percepção, 
diferenças de posições, distância e localizações, misturas, quantidades, relações, 
frequência ou raridade de eventos, leis, costumes, crenças lendárias e convicções -, 
relação  que supostamente se daria sob a mediação de representações. Aquelas 
diferenças permitem estabelecer que sempre se constata uma diferença e um conflito 
(mákhe, diaphonía, anomalía; HP I 44, 46, 54, 61, 87, 102, 106, 112, 113, 114, 117, 
121, 123, 132, 163) de phantasíai em torno do mesmo objeto, conflito indecidível 
que conduz à suspensão de juízo sobre a natureza dos objetos, dos hypokeímena. Ora, 
afirmando tal suspensão, o cético reiteradamente observa: se não podemos dizer 
como as coisas são por natureza, podemos ao menos dizer como nos aparecem 
(phaínetai, theoreîtai; HP I 59, 78, 87, 93, 112, 140, 144, 163).   

 O segundo argumento se encontra na análise que Sexto faz do conceito de 
representação entendido como possível critério de verdade (HP II 70-9; também 
AM VII 354-58). Após explorar inicialmente dificuldades inerentes ao conceito 
mesmo de phantasía, para isso retomando problemas que os próprios estoicos 
enfrentaram para sua elaboração (70), Sexto defende que, mesmo se concedermos 
que o conceito possa ser formulado, a representação não será critério para o 
julgamento dos objetos (tà prágmata), porque o intelecto (diánoia) depende das 
informações fornecidas pelos sentidos (dià tôn aisthéseon) para julgar, mas os 
sentidos não aprendem os objetos externos (tà ektòs hupokeímena), mas somente, 
quando muito, suas próprias afecções (tà heautôn páthe) - a phantasía é do páthos dos 
sentidos, que é diferente do objeto externo (tò ektòs hupokeímenon) (72), o que torna 
o julgamento do intelecto desvirtuado, pelo fato de não ter acesso aos objetos (73). 
E tentar resolver o problema alegando que há uma semelhança entre o páthos dos 
sentidos e os objetos externos é impossível, pois “de onde o intelecto saberá se são 
semelhantes as afecções dos sentidos e os objetos sensíveis, se ele não tem contato 
com os objetos externos e se os sentidos não revelam a natureza deles, mas sim suas 
próprias afecções (tà heautôn páthe), como argumentamos com base nos modos de 
suspensão de juízo (ek tôn trópon tês epokhês)?” (74). Note-se a articulação, no 
argumento como um todo, com os resultados obtidos nos modos de Enesidemo: 
assim como neles se concluiu que estamos restritos ao que nos aparece dos objetos, 
sem poder pretender tratar tal aparecer como representação apreensiva dos 
mesmos, aqui essa impossibilidade se estabelece explorando o próprio teor da 
doutrina estoica, que via no páthos aquilo que, no intelecto, será representação do 
objeto. Ora, reza o argumento, de fato o que temos é apenas o páthos, que é diferente 
do objeto e não pode ser tratado como semelhante a ele, o que inviabiliza a ideia da 
phantasía como uma espécie de presença objetiva do objeto no intelecto. Temos, 

 
pode exercer no discurso que o cético faz, seja para descrever seu ceticismo seja para enfrentar 
sua tarefa de suspender o juízo, e de como o conceito estoico de phantasía é importante para 
tanto.   

16 Embora a versão desses modos presente nas Hipotiposes seja provavelmente posterior, pois 
acrescenta argumentação tributária de modos de suspensão de juízo atribuídos a Agripa - 
regressão ao infinito e circularidade (cf. HP I 164-77) -, não há dúvida de que uma versão 
primitiva já se dirigia centralmente ao conceito estoico. 



Phainómenon	pirrônico	e	phantasía	estoica	

	

36 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

enfim, apenas nossos páthe, o que é insuficiente para o conhecimento dos objetos - 
nos termos dos dez modos, temos apenas “o que nos aparece”.  

 Essas conclusões, no contexto dialético em que se inserem, significam, 
antes de tudo, a indicação de um limite epistêmico, de uma incapacidade cognitiva, 
pois estão em oposição à pretensão de dizer como as coisas são. “Posso dizer como 
as coisas me aparecem”, “resta-me dizer como aparecem”, “meu intelecto opera 
apenas com afecções, nunca com os objetos”, tais afirmações fazem parte de 
argumentos que visam à crítica da pretensão realista do conceito estoico de 
representação, em especial de representação apreensiva. Contudo, vistas sob a 
perspectiva da busca necessária de um critério de ação - esse é o contexto em que 
se insere a afirmação de HP I 22 -, tais constatações ganham positividade: para as 
ações da vida cotidiana, o cético pode se guiar por tais manifestações fenomênicas, 
porque o afetam inevitavelmente, independente de sua vontade e, nessa medida, se 
localizam fora do amplo terreno crítico da zétesis cética. Mais uma vez à luz do 
exemplo do mel, cuja doçura me afeta e me aparece assim, o que se desqualifica é a 
tese de que essa doçura “representa” uma real característica do mel, sua natureza 
(HP I 20). Disso se segue que a diferença entre o phainómenon e a phantasía se 
expressa melhor como uma distinção formal do que como uma separação de 
conteúdos: a mesma doçura que, para o estoico, me fornecia, por meio de uma 
representação, um atributo da natureza do mel, inevitavelmente me afeta, mas agora 
apenas como uma afecção, uma manifestação17.  

 É importante ter tudo isso em mente, para compreender e talvez esclarecer 
dois pontos  complexos daquela passagem de HP I 22, que foram mencionados aqui 
de início, sendo o primeiro deles a afirmação de que o phainómenon é ou se denomina 
“implicitamente” ou “virtualmente” (dunámei) a phantasía. Bury liga dunámei a 
phantasía, ao traduzir “giving this name to what is virtually the sense-presentation”, 
enquanto Annas e Barnes associam o termo ao particípio kaloûntes e traduzem 
“implicitly meaning by this the appearances”, opção que parece ser também a de 
Pellegrin, embora não tão claramente, ao traduzir “appelant ainsi virtuellement son 
impression”. Trata-se do dativo instrumental de dúnamis, aqui empregado, de 
acordo com as traduções, com função adverbial ou adnominal. No vocabulário 
filosófico, para além do emprego comum de dúnamis em construções significando 
“tanto quanto possível”, “na medida do possível”, “o máximo possível”, já Platão 
utilizou o termo, em alguns diálogos, com o sentido mais abstrato de “capacidade”; 
mas seguramente é com Aristóteles e seu notável par conceitual dúnamis / enérgeia 
ou entelékheia, que encontramos um conceito bem delineado. Recuperando o devir 
como lugar que comporta a manifestação do real em sua completude, contra a 
condenação platônica, aquele par conceitual fornece meio de associar um estrato da 
mudança à consecução daquilo que está inscrito nas substâncias naturais, pois parte 
dessa mudança “atualiza potências”, isto é, realiza no objeto, em sua matéria, as 
determinações de sua forma. Nesse sentido é possível dizer, por exemplo, que uma 
semente é uma árvore “em potência”, dunámei. Faço esta brevíssima e grosseira 
alusão ao conceito aristotélico, que é bem mais refinado e complexo, apenas para 
introduzir a pergunta: algo disso está presente no emprego de dunámei em HP I 22? 
A tradução de Annas e Barnes certamente responde pela negativa, pois retiram da 
palavra sua carga filosófica. A de Pellegrin não me parece tão categórica, mas a de 
Bury sugere que um  phainómenon pode ser, de alguma forma, potencialmente, uma 
phantasía.  

 
17 Pode-se formular tal diferença nos termos de HP II 10: o cético dá assentimento àquilo que 

lhe ocorre à maneira de uma representação passiva (katà phantasían pathetikén), à medida que 
aparece (kathò phaínetai).  Esta última construção me parece fundamental: é enquanto um aparecer 
que o cético não pode recusar o que lhe aparece. Encontra-se também a construção tò 
phainómenon hêi phaínetai (HP III 266).  



Roberto	Bolzani	Filho	
	
	

37 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

 Parece-me que ambas as traduções podem ser justificadas. Afirmar que 
phainómenon “implicitamente” remete a phantasía não difere muito de apenas afirmar 
que o primeiro termo quer dizer o segundo, o que é correto, como mostra a 
sequência do texto, que fornece uma explicação disso. Nesse caso, contudo, a palavra 
poderia não estar presente, sem prejuízo para o que o texto pretendia dizer, e 
dunámei teria talvez papel enfático. De outro lado, afirmar que um phainómenon é 
“em potência” uma phantasía pode ser visto como forma de fazer uma importante 
lembrança, a de que a suspensão de juízo sobre a capacidade apreensiva de uma 
representação não elimina, stricto sensu, a possibilidade real de que haja 
representações que de fato apreendam a realidade, algo que o cético não pode negar, 
sob pena de transformar sua posição em algum tipo de dogmatismo negativo. 
Independente das razões que motivaram esta tradução mais forte, parece-me que 
temos aí uma razão possível que a explique, inclusive porque justifica a presença da 
palavra.  

 A respeito do segundo ponto mencionado, a distinção entre forma e 
conteúdo acima proposta me parece útil para compreender o que está no centro da 
noção cética de phainómenon, mas deve ser pensada com cautela. Todo aparecer, toda 
manifestação fenomênica é de um objeto, como nos mostram os dez modos: as 
mesmas coisas, os mesmos objetos, produzem diferentes representações em 
diferentes animais por causa de suas diferenças de aparato sensorial, variando a 
“visão que recebe a manifestação (tò phainómenon)” desses objetos (HP I 49). Os 
objetos sensíveis que se nos manifestam (tôn phainoménon hemîn aisthetôn) nos afetam 
de forma variada (HP I 94) e podem possuir mais qualidades do que aquelas que nos 
aparecem (tôn phainoménon hemîn poiotéton) (HP I 96). São, enfim, as mesmas coisas 
(tà autà prágmata) que aparecem (phaínetai) diferentes (HP I 118 et passim). Dizer 
que diferentes representações surgem do mesmo objeto é o mesmo que dizer que o 
objeto aparece diferente. No contexto dialético desses modos e de outros 
argumentos presentes no tratado, parte-se, para fins de crítica, do princípio de que 
o aparecer do objeto o representa - portanto, há por que afirmar que o objeto aparece 
e esse aparecer o representa.  

Não há nada estranho nessa ideia. O particípio substantivado tò phainómenon 
e seu plural tà phainómena podem ser empregados para fazer referência àquilo que 
nesses modos de suspensão foi chamado tò hupokeímenon, tà hupokeímena, às vezes 
com a qualificação ektós - “objeto” ou “objetos externos”. Dizer que os objetos 
externos são phainómena será talvez uma maneira mais corrente e filosoficamente 
menos comprometida de fazer referência às coisas em geral, pois não há, a princípio, 
porque nelas distinguir o que são e suas manifestações, enquanto  hupokeímena, por 
sua vez, consiste em forma mais refinada do ponto de vista filosófico - mais uma 
vez, é a Aristóteles que cabe recorrer, pois sua doutrina do hilemorfismo, como se 
sabe, trata as substâncias sensíveis como hupokeímena, como seres que “subjazem” a 
suas determinações e atributos, tornando-os possíveis como seres. Há, portanto, um 
significado aceitável e talvez até inevitável de phainómenon e phainómena que denota 
os objetos, não necessariamente algum eventual aparecer problemático - essa 
problematização cabe à zétesis cética18.  

 Semelhante flutuação semântica talvez forneça uma razão plausível para a 
introdução - eis o segundo ponto -, por Fabricius, de autoû em HP I 22. Como vimos, 
ela se encontra em Bekker e aparece no texto traduzido por Bury, que, contudo, não 
a traduz, assim como Annas e Barnes. Pellegrin, contudo, a aceita e traduz: 
“appelant ainsi virtuellement son impression”. Talvez Fabricius - e com ele 
Pellegrin - tenha entendido que a presença de autoû ajudaria a esclarecer que é 

 
18 Um exemplo desse emprego me parece encontrar-se em AM VIII, 142: “é impossível afirmar 

sobre os fenômenos (perì tôn phainoménon) que são tais, por natureza (pròs tèn phúsin), como 
aparecem (phaínetai)”.  



Phainómenon	pirrônico	e	phantasía	estoica	

	

38 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	28-38	-	ISSN	1981-4534 

sempre o objeto que aparece, que um phainómenon nada mais é do que um objeto se 
manifestando. Isso me parece correto, embora aquela passagem me pareça voltar-
se antes ao modo de manifestação, sua irresistível passividade, do que ao conteúdo 
do dado e sua origem. A emenda, então, não seria equivocada, mas perderia de vista 
o essencial daquela passagem fundamental.   

 

Referências: 

Sextus Empiricus. (1976). Outlines of Pyrrhonism, trad. R. G. Bury. 
London/Massachusetts. 

Sexti Empirici Opera. (1912/1958) Recensuit Hermannus Mutschmann. Vol. I: 
Pyrrhoneion Hipotiposeon. Teubner, 1912. Rev. J. Mau. 

Sextus Empiricus. (1994). Outlines of Scepticism. Translated by J. Annas and J. Barnes. 
Cambridge Univ. Press.  

Sextus Empiricus. (1997). Esquisses pyrrhoniennes. Intr., trad. et. comm. par Pierre 
Pellegrin. Éditions du Seuil.  

Sextus Empiricus. (1983). Against the Logicians. Trad. R. G. Bury. 
London/Massachusetts.  


