
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	89-98	

	

89 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

A DEFESA DE UMA ÉTICA ECOLÓGICA DA LIBERTAÇÃO: 

A CRÍTICA DE LEONARDO BOFF  

AO MODELO NEOLIBERAL EXPLORATÓRIO 

 
Lúcio Álvaro Marques1 

Universidade Federal do Triângulo Mineiro 
E-mail: lucio.marques@uftm.edu.br 

 
 

Luis Martinez Andrade2 
Universidade Católica de Louvain 

E-mail: luisma_andrade@hotmail.com 
 
 
 
Resumo: Diante da crise climática global e do agravamento das desigualdades sociais, 
parece-nos fundamental abordar propostas teóricas que não apenas produzam uma 
crítica negativa da formação social existente, mas que também apresentem indicativos 
sociopolíticos e éticos capazes de orientar a busca por alternativas. Nesse sentido, a ética 
da libertação constitui uma contribuição teórica de grande densidade. Com o objetivo 
de evidenciar o lugar da filosofia latino-americana no pensamento filosófico, este artigo 
desenvolve seu argumento em dois momentos: inicialmente, descrevem-se as principais 
etapas de sua formação até a consolidação; em seguida, apresentam-se as principais 
ideias-força do pensamento de Leonardo Boff. 

Palavras-chave: Ética; Ecologia; Leonardo Boff; Filosofia latino-americana; Crise 
climática global. 
 

Abstract: Facing of the global climate crisis and the increase in social inequalities, it 
seems important to us to address theoretical proposals that not only produce a negative 
critique of the existing social formation, but also propose some socio-political and 
ethical signs to find alternatives. In this sense, the Ethics of liberation represents a 
theoretical contribution of great profundity. In order to show the place of Latin 
American philosophy in philosophical thought, this article develops the argument in 
two moments: first, the main stages of its formation until its consolidation are described 
and, subsequently, the main ideas-force of Leonardo Boff’s thought are presented. 

Keywords: Ethics; Ecology; Leonardo Boff; Latin American philosophy; Global 
Climate Crisis. 

 

1 Introdução 

 
Este artigo foi originalmente publicado com o título “The defense of an ecological ethic of 
liberation: Leonardo Boff’s critique of the exploitative neoliberal model” na revista Sententiae 44: 
2 (2025), p. 18-27. Agradecemos à revista e ao editor Oleg Khoma a autorização da publicação 
do texto em português. 
 
1 Bolsista de Produtividade em Pesquisa PQ-C. Processo 303781/2024-6 (CNPq). Professor na 

Universidade Federal do Triângulo Mineiro (UFTM). Membro do Laboratório de Filosofia e 
Ciências Sociais (LAFICS). Coordenador do grupo de pesquisa Studia Brasiliensia (CNPq) e da 
Série Scripta Brasiliana, da Editora Fundação Alexandre de Gusmão (FUNAG), órgão vinculado 
ao Ministério das Relações Exteriores. 

2 Colaborador Científico na Universidade Católica de Louvaina, Bélgica. 



Lúcio	A.	Marques	e	Luis	M.	Andrade 

90 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

A filosofia latino-americana (doravante: FLA) talvez não deva ser compreendida 
como uma “filosofia sem mais”, isto é, como se tivesse sido desde sempre 
reconhecida como tal na ágora internacional do pensamento (Zea, 1989). Tampouco 
se trata de autodepreciação ou de ausência de luta por reconhecimento. Ela nasceu 
numa condição periférica e subalternizada, embora isso não signifique que assim 
permaneça nos dias atuais. Com o objetivo de explicar o lugar que a FLA ocupa na 
história do pensamento filosófico global, descreveremos, em primeiro lugar, as 
principais etapas de sua formação até sua consolidação nas últimas décadas e, em 
seguida, apresentaremos a ética ecológica libertadora na formulação de Leonardo 
Boff (nascido em 1938, no estado de Santa Catarina, Brasil), como resposta a dois 
problemas centrais: a crise climática global e a busca pela institucionalização de uma 
política democrática brasileira plenamente constituída. A partir disso, emerge a 
questão que orienta este artigo: o que significa uma ética ecológica no interior da 
FLA? O que está em jogo é a legitimidade dessa filosofia enquanto forma autônoma 
e legítima de filosofar a partir da América Latina. 

 

2 A filosofia da libertação como filosofia latino-americana genuína 

A filosofia da libertação (doravante: FL) constitui uma das principais marcas 
distintivas do pensamento latino-americano. Não se trata, com isso, nem de 
superestimar nem de minimizar o que foi produzido ao longo do tempo desde a 
invasão colonial de 1492. Ao contrário, trata-se de reconhecer e situar um campo 
de análise capaz de equacionar o lugar que a FLA ocupa na ágora internacional do 
pensamento. Não se busca um pensamento distintivista ou uma filosofia étnica tribal 
cuja identidade se aplique estritamente à América Latina, tampouco um pensamento 
universalista que caracterize a FLA como mero ato mimético da filosofia universal. 
O que emerge, portanto, é a opção por pensar a América Latina a partir de uma 
posição teórica intermediária, integrando o uso de argumentos universalmente 
válidos, produzidos total ou parcialmente por pensadores latino-americanos e 
capazes de suscitar “interesse dentro e fora da América Latina” (Nuccetelli, 2021, p. 
94). Essa é a marca do que se pode denominar FLA. Ao revisitar a história da FL, é 
possível identificar como e quando essa forma de compreensão filosófica emergiu. 

O que caracteriza a FLA em seu conjunto é o fato de pensar a América Latina 
a partir da perspectiva da opressão, o que resulta, por um lado, em um compromisso 
com o pensamento político e, por outro, com o pensamento libertador. Dessa 
condição emerge aquilo que se considera o caráter próprio da FLA: um “pensamento 
verdadeiro, o único possível para eles. Esse pensamento verdadeiro é aquele que 
expressa e realiza a estrutura fundamental originária da existência humana como 
ser-com-outro, uma estrutura radicalmente política que, na América Latina, 
encontra-se submetida à dominação” (Beorlegui, 2010, p. 669). O ponto de partida 
fundamental dessa filosofia é, portanto, uma reflexão anticolonial ou anti-
hegemônica que considera a situação política que aprisionou o continente latino-
americano por mais de três séculos em um sistema de exploração primária e 
dilapidação de seus recursos naturais. O que está em jogo é pensar a identidade 
latino-americana para além da simples mimese colonial e da colonização do tempo 
e do espaço que estabeleceria a Península Ibérica como métrica e espelho de seu 
desenvolvimento. Romper com o colonialismo não se resume a promover mudanças 
políticas mediante a fixação do poder no interior do próprio continente; exige, 
sobretudo, pensar a condição de situar-se no mundo para além da reprodução do 
sistema colonial cultural e socialmente internalizado. 

Naturalmente, uma caracterização tão geral como essa precisa ser desdobrada 
em suas etapas para ser devidamente compreendida. Por um lado, é necessário 
considerar os antecedentes sociais, políticos e culturais que moldaram o cenário 
teórico no qual emergiram os fundamentos da FL; por outro, reconhecer as 



A	defesa	de	uma	ética	ecológica	da	libertação:		

a	crítica	de	Leonardo	Boff	ao	modelo	neoliberal	exploratório	

91 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

principais correntes de pensamento que dela resultaram. É a partir daí que 
avançamos. Os antecedentes sociais, políticos e culturais entrelaçam-se com os 
fundamentos da filosofia, compreendidos, de modo geral, como a primeira geração. 
Entre os principais antecedentes, destacam-se (Beorlegui, 2010, p. 677–690): o 
econômico, caracterizado pela teoria do desenvolvimento dependente, baseada na 
subordinação colonial da economia e que operou, no período pós-colonial, sob novas 
formas de dependência, tanto científico-tecnológicas quanto decorrentes do 
endividamento externo das economias nacionais; o pedagógico, centrado em uma 
relação primária de mimetismo teórico e recolonizado no período pós-
independência pelo subdesenvolvimento da pesquisa e da produção acadêmica 
distante da realidade imediata dos pesquisadores; o teológico, marcado pela 
hierarquia da herança do cristianismo missionário mediante a supressão das 
religiões indígenas e afrodescendentes sob o monopólio da pregação cristã; o 
literário, no qual predominavam as estéticas ibéricas em detrimento das literaturas 
nativistas pré-colombianas; e o teórico, no qual a crescente consciência da 
dependência cultural levou à necessidade de pensar a autonomia cultural como parte 
concomitante da autonomia política (Beorlegui, 2010, p. 686). 

Desse pano de fundo emergiram as principais correntes da FLA (Beorlegui, 
2010, p. 697–700): a primeira, de caráter ontológico, cuja preocupação central era 
construir a identidade dos povos latino-americanos, tanto como sujeitos históricos 
da ação quanto como objetos de reflexão e libertação histórica das condições 
coloniais, concebendo-os sobretudo como os oprimidos pelo sistema de exclusão 
centro-periferia, desenvolvido-subdesenvolvido, Norte global-Sul global. A 
segunda corrente foi a analítica (não no sentido da filosofia analítica), que articula a 
tendência analítica com o dever dialético de pensar os povos latino-americanos 
como o “outro” - os marginalizados, empobrecidos e sujeitos negados - pelas forças 
coloniais. A analítica ultrapassa o mero conhecimento da situação histórica ao 
integrar um compromisso com as lutas revolucionárias de libertação. A terceira 
corrente é a historicista, que reúne os aparatos conceituais marxista e freudiano 
para analisar a história colonial, reconhecendo como objeto comum dos povos 
latino-americanos a luta pela libertação e o esforço de compreender sua própria 
realidade e encontrar soluções para problemas nacionais. A quarta é a corrente 
problematizadora, que se concentra na questão da linguagem, da ideologia e da 
própria metodologia do pensamento latino-americano, surgindo da necessidade de 
superar o mero populismo teórico ou a simples militância, instituindo um novo 
modo de pensar. 

É nessa demarcação que devemos pensar o que chamamos de etapas da história 
da FL, desde seu germe histórico até sua caracterização no presente, considerando 
o atual ciclo de debates pós-coloniais. Ao cruzar os antecedentes sociais, políticos e 
culturais com as principais correntes da FL, é possível chegar à seguinte 
periodização de seu desenvolvimento histórico (Marques, 2023, p. 219): 

 

Desde a affaire entre Leopoldo Zea e Salazar Bondy, a filosofia da 
libertação passou a contar com cinco gerações: a primeira, relativa à 
origem e fundamentação do pensamento libertador (1960–1970); a 
segunda, voltada ao desenvolvimento e fundamentação da crítica latino-
americana (1970–1989); a terceira, dedicada ao desenvolvimento e à 
atualização crítica da filosofia (1989–2000); a quarta, marcada pela ampla 
interlocução da filosofia com perspectivas interdisciplinares (2000–2013); 
e a quinta, caracterizada pela maturidade e pelo diálogo histórico mediante 
a criação de redes de pesquisa e a difusão dessa filosofia (a partir de 2013). 
Mas, afinal, o que é a filosofia da libertação? 

 



Lúcio	A.	Marques	e	Luis	M.	Andrade 

92 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

O que caracterizou a emergência da FL foi: (i) a centralidade da teoria da 
dependência em todos os aspectos da vida social, política e econômica; (ii) o 
desenvolvimento da teologia da libertação, que superou a compreensão da 
libertação apenas como redenção do pecado, passando a concebê-la como libertação 
histórica e social dos povos empobrecidos; (iii) o reconhecimento da práxis social e 
do diálogo por meio das categorias marxistas de análise do contexto sócio-histórico, 
promovendo a centralidade da ortopráxis em relação à ortodoxia; e (iv) a promoção 
de uma “criatividade literária sem precedentes” como princípio de 
autoconhecimento dos povos latino-americanos (Solis Bello Ortiz et al., 2009, p. 
402). A affaire entre Zea e Salazar Bondy gerou a necessidade de formular um modo 
de pensar que não fosse meramente universalista nem se perdesse em um 
distintivismo teórico. Assim, estabeleceu-se o debate sobre as bases fundamentais 
do pensamento libertador, cujo objetivo principal foi definido como sendo uma 
“filosofia da libertação [que] constitui o primeiro movimento filosófico a iniciar a 
descolonização epistemológica da própria filosofia, a partir da periferia do mundo, 
criticando a pretensão de universalidade do pensamento europeu moderno e norte-
americano situado no centro do sistema-mundo” (Solis Bello Ortiz et al., 2009, p. 
399–400). Em razão da atopia - o não-lugar - da América Latina no sistema do 
pensamento, tanto em relação à Península Ibérica no período colonial quanto ao 
Norte global no período pós-colonial, surgiu a necessidade de buscar uma 
delimitação teórica e espacial que permitisse à América Latina deixar de pensar-se 
como produto do desenvolvimento colonial e passar a pensar-se a partir de si 
mesma. 

Foi nesse espírito que emergiu a segunda fase da FL, no contexto da luta pelo 
desenvolvimento e pela consolidação de uma crítica latino-americana, ainda que se 
soubesse que tal empreendimento não se realizaria sem o recurso ao arcabouço 
teórico europeu. Não se tratava, portanto, de cometer um parricídio epistemológico. 
O que estava em jogo era algo mais profundo: encontrar as condições para pensar a 
América Latina para além do sistema colonial. Nesse sentido, a experiência histórica 
havia demonstrado que o ponto comum entre todos os países do continente era um 
só - o pobre - enquanto resultado histórico do sistema colonial perpetuado nas 
estruturas de dependência econômica. Longe de constituir uma categoria conceitual 
abstrata, o pobre tornou-se o catalisador da FL, estendendo-se às diversas esferas 
da realidade latino-americana. O pobre, enquanto “outro” do sistema mundial de 
exploração, concretiza-se nos povos indígenas, afro-americanos, na classe 
trabalhadora, nos camponeses e nos setores populares, nos grupos marginalizados, 
nos movimentos feministas, antirracistas, entre outros. A condição de pobreza 
extrema, disseminada por todo o continente naquele período (décadas de 1970 e 
1980), unificou as lutas pela libertação do pauper ante festum, isto é, de todos aqueles 
que precisavam converter seus próprios corpos em mercadoria para serem incluídos 
no sistema produtivo e exploratório do capital (Solis Bello Ortiz et alii, 2009, p. 
406).  

A terceira etapa do desenvolvimento da FL foi marcada pelo “desenvolvimento 
e pela atualização crítica da filosofia (1989–2000)”, período em que se passou a 
rejeitar a necessidade de permanecer em uma condição de dependência em relação 
ao Norte Global. O objetivo passou a ser a construção de novas condições políticas, 
sociais e econômicas nas relações entre Norte e Sul. A subordinação assimétrica das 
relações Norte–Sul já não atendia aos interesses emancipatórios da FL. Tornava-se 
necessário partir do reconhecimento da dependência histórica para, a partir dela, 
pensar condições políticas simétricas e emancipadoras para todo o continente. Foi 
nesse momento que as críticas econômicas e políticas à teoria da dependência 
produziram seus resultados mais consistentes, ao caracterizar novas formas de 
relações internacionais e comerciais entre a América Latina e os países 
desenvolvidos (Solis Bello Ortiz et alii, 2009, p. 409). 



A	defesa	de	uma	ética	ecológica	da	libertação:		

a	crítica	de	Leonardo	Boff	ao	modelo	neoliberal	exploratório	

93 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

A quarta etapa abriu o diálogo filosófico com perspectivas interdisciplinares 
(2000–2013), sem romper com a matriz fundamental da FL, a saber, a luta pela 
libertação e emancipação dos povos. Essa fase foi decisiva tanto para a retomada de 
debates históricos quanto para a consolidação de novas frentes de desenvolvimento 
teórico. Em termos diretos, “a filosofia da libertação adaptou-se ao seu tempo ao 
impor geopoliticamente a possibilidade de um pensamento filosófico crítico a partir 
da periferia do capitalismo, iniciado no século XV com o colonialismo e o racismo”. 
Sem se aprisionar ao historicismo, nem desconsiderar as marcas profundas deixadas 
pelo trauma colonial, a FL incorporou uma nova categoria analítica — a 
colonialidade — à categoria do pobre como o outro da história. Pensar a 
colonialidade tornou-se, assim, o ponto de partida, a condição prévia para 
compreender a “localização” do filósofo em seu contexto histórico; sua 
implementação a partir da práxis popular constituiu o segundo aspecto fundamental 
desse movimento (Solis Bello Ortiz et alii, 2009, p. 411). 

A abertura interdisciplinar permitiu ampliar o conceito de pobre, situando-o, 
doravante, a partir da relação entre colonialismo e práxis popular e teórica. Com 
isso, a FL alcançou um estágio de maturidade. Tal maturidade, contudo, não 
significou o esgotamento do movimento. Ao contrário, tratou-se de um momento 
de expansão teórica e de diálogo com outras frentes do conhecimento acadêmico. 

A maturidade da FL, a partir de 2013, possibilitou o alargamento e a 
especialização do debate. Entre as diversas tendências teóricas e perspectivas de 
pesquisa, algumas alcançaram maior fecundidade, especialmente a perspectiva ética. 
Nesse sentido, a FL mantém uma forte vinculação, por um lado, com a teologia da 
libertação e, por outro, com as éticas comunitárias. Atualmente, essa teologia 
enfrenta uma intensa contraofensiva por parte de segmentos reacionários e 
conversionistas das teologias católica e reformada. Desde a Instrução sobre alguns 
aspectos da “Teologia da Libertação” (1984), assinada pelo então prefeito da 
Congregação para a Doutrina da Fé, Joseph Ratzinger, o campo teológico do 
catolicismo latino-americano entrou em um processo regressivo de retorno à 
ortodoxia, incluindo a censura de teólogos como Leonardo Boff, em 1985, fato que 
o levou a redefinir o rumo de sua produção intelectual. Uma das perspectivas desse 
pensamento será analisada na segunda parte deste artigo. Por sua vez, a ética da 
libertação ultrapassou os cânones do pensamento religioso e consolidou-se como 
um novo paradigma ético, estruturado nos seguintes termos: 

 

A nova ética consistirá em seis princípios: o princípio material, o princípio 
formal de validade, o princípio de factibilidade e, partindo das vítimas - 
que sofrem os efeitos negativos da ordem vigente sob a pretensão de 
bondade -, os três princípios éticos críticos: o princípio material crítico, o 
princípio da validade dos excluídos do discurso e o princípio da 
factibilidade crítica, ou, em outras palavras, o “princípio da libertação” 
(Solis Bello Ortiz et alii, 2009, p. 414). 

 

Dessa forma, a ética da libertação distingue-se das éticas deontológicas, 
normativas e pragmáticas, pois toma como princípio fundante o excluído e assume 
a práxis como base da elaboração teórica e como imperativo social. Em qualquer 
lugar e/ou condição em que exista alguém excluído — o outro marginalizado por 
algum sistema hegemônico —, abre-se a possibilidade de pensar a libertação como 
princípio para a teoria e para a práxis. Isso amplia significativamente o significado 
da FL, que deixa de ser apenas uma corrente de pensamento filosófico para se 
afirmar como uma ética que se impõe diante de toda forma de exclusão. No contexto 
latino-americano, o outro ou o pobre manifesta-se em uma multiplicidade de lugares 



Lúcio	A.	Marques	e	Luis	M.	Andrade 

94 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

teóricos: mulheres, povos indígenas, populações negras, empobrecidos, sem-terra, 
sem-teto, desempregados, entre outros. 

Em todas essas condições e espaços teóricos, estão em jogo as velhas e novas 
formas de colonialismo: a colonialidade do poder, do saber e do ser (Mignolo, 2010). 
Trata-se de outra maneira de pensar a interseccionalidade entre gênero, etnia, raça, 
localização geográfica e etarismo (o impacto de critérios etários nas oportunidades 
sociais). A colonialidade do poder foi o princípio fundante do processo colonial, que 
não se encerrou com as independências nacionais, uma vez que as formas de poder 
foram recolonizadas por novos agentes internos ou externos, subordinando as 
estruturas estatais a interesses privados. A colonialidade do saber persiste na 
medida em que o baixo investimento em ciência, tecnologia e inovação transforma 
os países subdesenvolvidos em meros consumidores, voltados à exportação de 
commodities sem valor agregado, em relações econômicas assimétricas. A 
colonialidade do ser manifesta-se sobretudo na manutenção de estruturas desiguais, 
especialmente em chave interseccional, impedindo relações emancipatórias de 
igualdade e desenvolvimento social. 

Nascido em um país periférico, imerso em uma economia de mercado neoliberal 
e marcado por profundas desigualdades sociais, apesar de avanços significativos nas 
últimas décadas, e situado em um território de rica biodiversidade, Leonardo Boff 
desenvolveu uma ética ecológica fundamentada no reconhecimento da crise 
climática global, antecipando criticamente debates contemporâneos como o Earth 
Overshoot Day (EOD, que em 2024 ocorreu em 1º de agosto), e refletindo sobre a 
necessidade de consolidar as bases democráticas nacionais como condição para 
superar as redes de dependência, isto é, o colonialismo. Trata-se, portanto, de uma 
ética que se ancora, de um lado, na crítica à crise climática e, de outro, na 
reinterpretação da política brasileira à luz de um projeto nacional democrático e 
participativo. Esses são os fundamentos centrais da ética ecológica de Leonardo 
Boff. 

 

3 A ética socioambiental de Leonardo Boff 

Autor prolífico e protagonista relevante do pensamento crítico, o teólogo brasileiro 
Leonardo Boff desenvolveu, nas últimas décadas, uma proposta teórica de amplo 
alcance, que continua fundamentada na “materialidade negativa” (Dussel, 2013) das 
vítimas, com o objetivo de propor uma nova ética socioambiental (Boff, 2005). 
Evidentemente, essa ética socioambiental inscreve-se naquilo que o economista 
Joan Martínez-Alier (2002) denominou “ambientalismo dos pobres”. 

Embora a crítica à modernidade não esteja ausente na obra inicial de Leonardo 
Boff (Boff, 1981), é sobretudo com o livro América Latina: da conquista à nova 
evangelização que se torna evidente uma crítica radical à 
modernidade/colonialidade. A comemoração dos 500 anos do chamado 
“descobrimento das Américas” exerceu forte impacto sobre o teólogo brasileiro. Em 
sua obra dedicada à figura de Francisco de Assis, por exemplo, é possível identificar 
duas ideias particularmente relevantes: a noção de “crítica da razão analítico-
instrumental” e a formulação dos “dois paradigmas do ser-no-mundo” (Boff, 1981). 
Partindo da constatação de que a sociedade atravessa uma crise estrutural 
decorrente da dinâmica do sistema hegemônico, Boff sustenta que a raiz ontológica 
dessa crise deve ser buscada mais profundamente na realidade e mais remotamente 
no tempo histórico. Com apoio nas contribuições da Teoria Crítica, o teólogo 
brasileiro distingue os elementos do ethos burguês, desejo de lucro, acumulação de 
poder e quantificação, que instituíram uma nova relação com a natureza. A ciência 
e a tecnologia passaram a funcionar como instrumentos a serviço da produção 
incessante de mercadorias, e a natureza foi destituída de sua função terapêutica e 
humanizadora (Boff, 1992). 



A	defesa	de	uma	ética	ecológica	da	libertação:		

a	crítica	de	Leonardo	Boff	ao	modelo	neoliberal	exploratório	

95 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

Não se trata de uma rejeição reacionária da modernidade, mas de um 
questionamento radical de sua dinâmica destrutiva, que, por meio da produção de 
mais-valia, da racionalidade instrumental e do crescimento ilimitado, destrói 
simultaneamente pessoas e natureza. Para Leonardo Boff, o fato de a razão ter se 
convertido em um grande sistema de dominação do mundo deve-se à alienação da 
burguesia do século XVI em relação ao projeto revolucionário da modernidade. 
Além disso, é com o cogito cartesiano que se consolida a hegemonia do logos sobre o 
eros e o pathos. Leonardo Boff reivindica a figura de Francisco de Assis como um 
modelo alternativo de “ser-no-mundo”. É verdade que a crítica à hegemonia do logos 
também foi formulada pela corrente pós-moderna; contudo, a crítica do teólogo 
brasileiro distingue-se por enfatizar a necessidade de um projeto histórico orientado 
à transformação radical da sociedade. 

Obcecada pelo desejo de lucro e acumulação, a sociedade burguesa moderna 
promove a razão instrumental, voltada à produção de mercadorias. Em detrimento 
das condições naturais de reprodução social, a modernidade aciona um conjunto de 
mecanismos destinados à exploração incessante do ser humano, nos quais a 
mercantilização e a reificação da natureza caminham lado a lado. Leonardo Boff 
(1981) identifica, assim, dois paradigmas de “ser-no-mundo”: de um lado, o 
paradigma moderno, que se coloca acima das coisas; de outro, um paradigma pré-
moderno, que se encontra com elas. 

Essa distinção possui consequências não apenas éticas, mas também ecológicas, 
pois, no homem moderno, esse modo de estar acima das coisas traduz-se em uma 
relação de dominação da natureza. Evidentemente, os seres humanos dependem da 
natureza para assegurar sua reprodução. Contudo, a destruição da Terra e o 
esgotamento dos recursos com a finalidade exclusiva de produzir valores de troca e 
mercadorias supérfluas expressam uma das “dimensões autenticamente necrófilas” 
do sistema. O teólogo brasileiro encontra na figura de Francisco de Assis uma nova 
forma de “ser-no-mundo-com-as-coisas”, na qual a fraternização com a natureza 
exprime uma relação horizontal entre as criaturas, isto é, uma fraternidade com 
todas as coisas. Boff demonstra, assim, que não se trata de um romantismo 
anacrônico, mas de uma compreensão adequada da estrutura fundamental do ser 
humano enquanto ser-no-mundo-com-todas-as-coisas, em uma democracia cósmica 
(Boff, 2005). Segundo o teólogo brasileiro, a atitude franciscana não se limita a 
instaurar outra relação com a natureza, mas questiona também o sistema 
responsável pela produção de tamanha pobreza e pela destruição dos vínculos 
sociais, éticos e ecológicos. 

Diante da dinâmica necrófila do sistema, Leonardo Boff apresenta Francisco 
de Assis como fonte de inspiração para uma “democracia cósmica”, na qual 
interesses burgueses, egoísmo, posse exclusiva, desejo de dominação e vontade de 
poder são colocados em suspenso. Francisco de Assis encarna a necessidade de uma 
atitude fraterna em relação a todas as criaturas que habitam a casa comum. Daí a 
importância de uma síntese entre subjetividade (arqueologia interior) e 
exterioridade (ecologia exterior), que o Poverello personifica, envolvendo 
ativamente elementos como o princípio esperança e a dimensão utópica (Boff, 2003). 

Nessa crítica à modernidade, já se encontra a raiz do que se pode denominar o 
“giro ecológico” no pensamento de Leonardo Boff, giro que se tornará 
incontestavelmente evidente no início da década de 1990 (Martínez Andrade, 2019). 
É certo que a sensibilidade franciscana desempenhou papel decisivo na aproximação 
de Boff à ecologia profunda; entretanto, essa aproximação, por vezes paradoxal, não 
o impediu de se engajar em projetos políticos concretos. Não é fortuito que o teólogo 
brasileiro tenha se comprometido com movimentos populares, como o Movimento 
dos Trabalhadores Rurais Sem Terra (MST), ou que tenha apoiado a candidatura 
de Lula da Silva à presidência da República (Martínez Andrade, 2022). 



Lúcio	A.	Marques	e	Luis	M.	Andrade 

96 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

Além disso, a celebração dos 500 anos do “descobrimento das Américas” 
constituiu o cenário de um intenso debate sobre as implicações socioculturais e 
políticas do imaginário moderno-colonial forjado em 1492. Para o teólogo 
brasileiro, o ano de 1992 marcou um ponto de inflexão decisivo em sua trajetória 
pessoal e teológica (Boff; Zoja, 2016). Pessoal, porque em 28 de junho daquele ano 
Boff decidiu desligar-se da Ordem Franciscana, sem, contudo, abandonar o sonho 
de ternura e fraternidade de São Francisco de Assis. Teológica, porque, a partir de 
então, passou a dedicar-se a uma reflexão de orientação ecológica com pretensões 
holísticas. A obra Ecologia, mundialização, espiritualidade, publicada em 1993, marca 
a emergência desse novo paradigma no pensamento de Leonardo Boff (Baptista, 
2012). 

No que concerne à crítica descolonial da modernidade capitalista, é com o livro 
América Latina: da conquista à nova evangelização que o teólogo brasileiro coloca a 
voz das vítimas da colonização no centro do debate sobre a comemoração dos 500 
anos do “descobrimento das Américas”. Trata-se, assim, de uma denúncia radical da 
injustiça sócio-histórica vivenciada pelos oprimidos.  

 

A invasão foi o maior genocídio da história humana (…) Hoje esse 
processo continua para os dois terços que padecem de fome, para a 
pauperização das cidades, para a agressão ecológica, na qual os pobres e 
os indígenas são os seres mais ameaçados de extermínio, pela dívida 
externa que representa o novo tributo que as nações mantidas no 
subdesenvolvimento devem pagar a seus antigos e novos senhores (Boff, 
1992, p. 10). 

 

Para Leonardo Boff, existe um vínculo intrínseco entre ecologia e teologia da 
libertação, pois ambas se ocupam de duas feridas abertas: a da miséria e a da 
agressão sistemática à natureza. Por essa razão, o teólogo brasileiro compreende a 
ecologia como um clamor dos oprimidos (Boff, 1997). Esse clamor manifesta-se 
tanto na pobreza global quanto na destruição do meio ambiente. A Terra sangra, 
afirma Boff, sobretudo em seu ser mais singular: os oprimidos, os marginalizados e 
os excluídos, que constituem as grandes maiorias do planeta. É a partir deles que se 
deve pensar o equilíbrio universal e uma nova ordem ecológica mundial. Por isso, 
ecologia e teologia da libertação são sensíveis ao clamor das vítimas que exigem 
liberdade (Êxodo 3,7) e redenção não apenas da humanidade, mas também da 
criação (Romanos 8,22–23). 

Segundo Boff (1997), a destruição das condições de vida e o aumento da 
pobreza global caminham juntos. Essa relação possui implicações éticas profundas, 
pois as contradições mais cruéis localizam-se na periferia da economia mundial. O 
capitalismo e a modernidade engendraram uma situação de desigualdades 
alarmantes: entre 1990 e 2010, por exemplo, cerca de um terço da população 
mundial viveu abaixo da linha da pobreza. No mesmo período, as emissões de gases 
de efeito estufa aumentaram e o desmatamento destruiu aproximadamente 13 
milhões de hectares de florestas apenas em 2009. Leonardo Boff observa que, 
segundo os cientistas, entre 1500 e 1850 uma espécie animal ou vegetal era extinta 
a cada dez anos; entre 1850 e 1950, uma por ano; desde 1990, uma espécie 
desaparece diariamente. Ademais, acrescenta o teólogo, todos os anos uma área de 
43.696 km² é convertida em espaço desértico. A correlação entre pobreza e poluição 
é evidente: a racionalidade econômica foi imposta em detrimento da racionalidade 
ambiental, e a lógica predatória do capital conduziu a um verdadeiro ecocídio. 

Leonardo Boff sustenta que a crise ambiental é, em última instância, uma crise 
da civilização ocidental, moderna e capitalista. A superação dessa formação social 
só será possível quando se compreenderem as causas de suas contradições. Por isso, 



A	defesa	de	uma	ética	ecológica	da	libertação:		

a	crítica	de	Leonardo	Boff	ao	modelo	neoliberal	exploratório	

97 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

a racionalidade ambiental deve tornar-se o núcleo central da lógica econômica. 
Nesse horizonte, o teólogo brasileiro propõe a construção de um saber ambiental 
que se distancie da razão dominante (Boff, 2008). Em oposição ao desejo de 
acumulação e à ânsia de lucro, a ecologia mental promove a dimensão solidária e 
mutualista do ser humano. Boff afirma que todos esses caminhos da prática 
ecológica devem ser articulados entre si, de modo que apenas uma ecologia holística 
seja capaz de tecer os vínculos entre eles. 

Evidentemente, a ecologia holística proposta por Leonardo Boff valoriza a 
dimensão da veneração e do respeito por tudo o que existe, sem, contudo, esquivar-
se da crítica às dinâmicas do sistema capitalista. Por essa razão, entendemos que o 
giro ecológico de Boff não implica uma abdicação ou capitulação diante do 
pensamento único, nem a aceitação pusilânime da formação social hegemônica: a 
opressão moderno/colonial/capitalista. 

Boff reconhece o caráter antagônico da formação social hegemônica, 
responsável pela produção de uma sociedade de classes. Ao afirmar que a opressão 
socioeconômica condiciona todas as demais formas de opressão, o teólogo brasileiro 
emite um alerta: o sistema capitalista, enquanto relação sócio-histórica específica, 
engendra uma contradição essencial entre opressores e explorados. Essa 
constatação acerca do caráter antagônico da formação social vigente não minimiza 
outras reivindicações dos oprimidos, como o respeito à diversidade cultural, o 
reconhecimento das identidades sexuais ou a luta por novos direitos (Martínez 
Andrade, 2024). 

Em um momento de crise profunda, cuja expressão hoje se evidencia não 
apenas na esfera econômica, mas também na ambiental, torna-se imprescindível 
buscar alternativas à catástrofe anunciada. Necessitamos, hoje, de propostas 
teóricas e políticas que enfrentem a lógica destrutiva do capital, responsável por nos 
conduzir à destruição total da vida. Nesse sentido, como já intuía Walter Benjamin 
(1979), a teologia só pode ser útil se estiver a serviço da causa dos oprimidos; por 
isso, é fundamental fazer um balanço da teologia da libertação, uma vez que ela 
ainda pode oferecer pistas decisivas para a defesa da vida (Martínez Andrade, 2023). 
A solidariedade, como assinala Boff (2000, p. 110), constitui uma categoria política 
central na construção de um ethos global, isto é, de uma consciência planetária na 
qual a vida se converta no eixo determinante das ações dos povos. 

 
Referências 

Baptista, P. A. Libertação e ecologia: a teologia teoantropocósmica de Leonardo Boff. São 
Paulo: Paulinas, 2012. 

Benjamin, W. One-way street and other writings. London: NLB, 1979. 

Beorlegui, C. Historia del pensamento filosófico latino-americano: una búsqueda incesante de 
la identidad. 3. ed. Bilbao: Universidad de Deusto, 2010. 

Boff, L. São Francisco de Assis: ternura e vigor. Rio de Janeiro: Vozes, 1981. 

Boff, L. América Latina: da conquista à nova evangelização. São Paulo: Ática, 1992. 

Boff, L. Cry of the Earth, Cry of the Poor. New York: Orbis Books, 1997. 

Boff, L. Ethos mundial: um consenso mínimo entre os humanos. Brasília: Letraviva, 2000. 

Boff, L. Ética e ecoespiritualidade. Campinas: Verus, 2003. 

Boff, L. Ética da vida. Rio de Janeiro: Sextante, 2005. 

Boff, L. Ecologia, mundialização, espiritualidade. Rio de Janeiro: Record, 2008. 

Boff, L. Brasil: concluir a refundação ou prolongar a dependência? Petrópolis: Vozes, 2018. 



Lúcio	A.	Marques	e	Luis	M.	Andrade 

98 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	89-98	-	ISSN	1981-4534 

Boff, L.; Zoja, L. Memórias inquietas e persistentes de L. Boff. São Paulo: Ideias & Letras, 
2016. 

Dussel, E. Ethics of liberation in the age of globalization and exclusion. Durham: Duke 
University Press, 2013. 

Marques, L. Á. Formas da filosofia brasileira: 12 aportes metodológicos à historiografia, 
metalinguagem e autocrítica da filosofia brasileira. Cachoeirinha: Fi, 2023. 

Martínez Andrade, L. Ecología y teología de la liberación: crítica de la 
modernidad/colonialidad. Barcelona: Herder, 2019. 

Martínez Andrade, L. Elective affinities between liberation theology and ecology in 
Latin America. In: Goldstein, W.; Reed, J.-P. (Orgs.). Religion in rebellions, 
revolutions, and social movements. London: Routledge, p. 219–230, 2022. 

Martínez Andrade, L. The current status of Latin American liberation theology. In: 
Panotto, N.; Martínez Andrade, L. (Orgs.). Decolonizing liberation theologies: past, 
present, and future. Switzerland: Palgrave Macmillan, p. 203–215, 2023. 

Martínez Andrade, L. Embracing life and cultivating hope: the ecological dimension of 
liberation theology. In: Barreto, R.; McGeoch, G.; Pereira da Rosa, W. (Orgs.). 
World Christianity and ecological theologies. Minneapolis: Fortress Press, p. 211–228, 
2024. 

Martínez-Alier, J. The environmentalism of the poor: a study of ecological conflicts and 
valuation. Cheltenham; London: Edward Elgar, 2002. 

Mignolo, W. Desobediencia epistémica: retórica de la modernidad, lógica de la colonialidad y 
gramática de la descolonialidad. Argentina: Ediciones del Signo, 2010. 

Nuccetelli, S. Filosofia latino-americana: fundamentos metafilosóficos. In: Murad, C. R. 
R. O.; Marques, L. Á. (Orgs.). Textos selecionados de filosofia latino-americana I. 
Pelotas: NEPFIL Online. Disponível em: https://wp.ufpel.edu.br/nepfil/. Acesso 
em: 28 out. 2024, 2021. 

Ratzinger, J. Instrução sobre alguns aspectos da “Teologia da Libertação”. Vaticano: 
Congregação para a Doutrina da Fé, 1984. 

Solis Bello Ortiz, N. L.; Zúñiga, J.; Galindo, M. S.; González Melchor, M. A. La filosofía 
de la liberación. In: Dussel, E.; Mendieta, E.; Bohórquez, C. (Orgs.). El pensamiento 
filosófico latinoamericano, del Caribe y “latino” [1300–2000]. México: Siglo XXI; 
CREEAL, 2009. 

Zea, L. La filosofía americana como filosofía sin más. 13. ed. México: Siglo XXI, 1989. 

https://wp.ufpel.edu.br/nepfil/

