
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	45-54	
	

	

45 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

FILOSOFIA FEMINISTA NO BRASIL: 

DE NÍSIA FLORESTA A LÉLIA GONZALEZ 
 

 
Natalia Aparecida Morato Fernandes1 
Universidade Federal do Triângulo Mineiro 

E-mail: natalia.fernandes@uftm.edu.br 
 

Maria dos Milagres da Cruz Lopes2 
Universidade Federal do Triângulo Mineiro 

E-mail: millacruzlopes@gmail.com 
 

 
Resumo: O artigo trata da trajetória da filosofia feminista no Brasil, desde Nísia 
Floresta, que introduziu as ideias de Mary Wollstonecraft no século XIX, até a recepção 
das pautas da segunda onda feminista entre ativistas e intelectuais brasileiras, 
destacando as especificidades do contexto nacional, marcado pela ditadura militar. 
Apresenta, também, a contribuição de Lélia Gonzalez, cuja obra pioneira articulou 
gênero, raça e classe a partir da experiência das mulheres negras latino-americanas, 
ampliando fronteiras epistêmicas. Assim, o texto contribui para compreender as 
interações entre as produções feministas brasileiras e o cenário global do pensamento 
feminista, ressaltando as especificidades e desafios locais que marcaram essa trajetória. 

Palavras-chave: Interseccionalidade; Gênero; Emancipação; Justiça social; 
Desigualdade. 

 

Abstract: This article deals with the trajectory of feminist philosophy in Brazil, from 
Nísia Floresta, who introduced Mary Wollstonecraft’s ideas in the 19th century, to the 
reception of the second-wave feminism agendas among Brazilian activists and 
intellectuals, emphasizing the specificities of the national context, marked by the 
military dictatorship. It also presents the contributions of Lélia Gonzalez, whose 
pioneering works articulated gender, race and class from the experience of black Latin 
American women, expanding epistemic boundaries. Thus, the text contributes to 
understanding the interactions between Brazilian feminist works and the global 
scenario of feminist thought, highlighting the local specificities and challenges that 
have marked this trajectory. 

Keywords: Intersectionality; Gender; Emancipation; Social justice; Inequality. 

 
1 Introdução 

 
Este artigo foi originalmente publicado com o título “Feminist philosophy in Brazil: from 
NísiaFloresta to Lélia Gonzalez” na revista Sententiae 44:3 (2025), p. 31-40. Agradecemos à revista 
e ao editor Oleg Khoma a autorização da publicação do texto em português. 
 
1 Docente do Programa de Pós-Graduação em Educação da UFTM e membro do Grupo de 

Estudos e Pesquisas em Política, Educação e Cultura - GEPPEC (CNPq). ORCID 
https://orcid.org/0000-0002-6526-2066 

2 Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em Educação da UFTM. Membro do Grupo de 
Estudos e Pesquisas em Política, Educação e Cultura - GEPPEC (CNPq) e Membro do Grupo 
de Pesquisa Studia Brasiliensia (CNPq). ORCID https://orcid.org/0000-0003-3935-2321. 

mailto:natalia.fernandes@uftm.edu.br
mailto:millacruzlopes@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-6526-2066
https://orcid.org/0000-0003-3935-2321


Natália	Fernandes	e	Maria	dos	Milagres	Lopes 

46 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

O pensamento feminista, proveniente da Europa, exerceu uma profunda influência 
sobre ações e movimentos de mulheres mundialmente, incluindo o Brasil. A partir 
da obra pioneira Reivindicação dos Direitos da Mulher (1792), de Mary 
Wollstonecraft (1759-1797), que questionava as estruturas sociais tradicionais e 
defendia a educação e a igualdade de direitos para as mulheres, emergiu uma 
reflexão crítica que reverberou em diversas partes do mundo. No Brasil, uma das 
primeiras a dar voz a essas ideias foi Nísia Floresta (1810-1885), cuja trajetória 
intelectual e literária se tornou um marco na difusão das ideias feministas no 
contexto brasileiro do século XIX. Sua recepção das propostas de Wollstonecraft e 
sua adaptação às condições locais ajudaram a criar as bases para a construção de um 
pensamento feminista brasileiro, embora com características próprias e em diálogo 
com as questões nacionais. 

Com o passar dos anos, o movimento feminista no Brasil passou a incorporar 
novos desafios e perspectivas, especialmente durante a chamada segunda onda 
feminista, que se consolidou nas décadas de 1960 e 1970. Esse período foi marcado 
por uma intensificação das lutas por direitos civis e sociais, que se deu em meio a 
um cenário de repressão política, com a ditadura militar impondo restrições à 
liberdade de expressão e ao direito de organização. A reflexão feminista ganhou 
novos contornos e se expandiu, passando a incluir questões de classe, raça e 
sexualidade. 

Dentre as figuras de destaque nesse período, Lélia Gonzalez (1935-1994) se 
tornou um ícone do movimento feminista, introduzindo elementos à sua análise 
como as condições de desigualdade socioeconômica vivenciadas pelas mulheres 
negras e as especificidades latino-americanas, que a tornam precursora do 
movimento feminista negro no Brasil e da perspectiva interseccional, que marca a 
chamada terceira onda feminista e considera as múltiplas dimensões das opressões 
sofridas pelas mulheres negras. Sua atuação e seus escritos contribuíram 
significativamente para a reflexão sobre as interações entre raça, classe e gênero no 
Brasil, inaugurando uma nova fase de luta e entendimento no movimento feminista 
nacional. 

Este artigo propõe uma breve reflexão sobre a filosofia feminista proveniente 
da Europa e sua recepção no Brasil, destacando a trajetória de Nísia Floresta e suas 
contribuições para o feminismo brasileiro. Além disso, pretende-se apontar a 
repercussão da segunda onda feminista no Brasil, especialmente no contexto de 
repressão da ditadura militar, e as importantes contribuições de Lélia Gonzalez, 
enfatizando o papel da interseccionalidade nas discussões feministas 
contemporâneas. Ao fazer esse percurso, o artigo busca compreender as interações 
entre as produções feministas brasileiras e o cenário global do pensamento 
feminista, ressaltando as especificidades e desafios locais que marcaram essas 
trajetórias. 

 

2 Precursoras do pensamento feminista 

A história do feminismo desponta no século XVIII, com suas peculiaridades e 
pontos comuns em sua trajetória, como a reivindicação dos direitos civis e políticos 
da mulher diante da opressão e discriminação impostas pela sociedade patriarcal, 
seja na Europa, na América do Norte ou na América Latina, especificamente no 
Brasil. 

Partindo desse contexto histórico, faremos uma breve reflexão sobre a herança 
da filosofia feminista no Brasil, pontuando alguns nomes de destaque e influências 
das pensadoras europeias, a partir de obras que tratavam da luta feminista pela 
igualdade da mulher na vida pública e privada. É sobre esse fenômeno de luta social 
de pensadoras feministas que pretendemos refletir aqui. 



Filosofia	feminista	no	Brasil:	de	Nísia	Floresta	a	Lélia	Gonzalez	

47 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

Como aspecto histórico, sabemos que a luta feminista em defesa da igualdade 
de direitos e de gênero não foi facilmente compreendida e aceita pela maioria. Suas 
manifestações confrontavam uma sociedade marcada por estereótipos e 
preconceitos, que relegava a mulher a uma posição de inferioridade e ao espaço 
privado. Nesse sentido, destacamos a força impulsionadora de mulheres que 
romperam os limites sociais impostos a elas ao publicarem obras que questionavam 
a ordem estabelecida e lançavam as bases do pensamento feminista. Entre elas, 
Olympe de Gouges (1748-1793), francesa, feminista com múltiplos atributos, 
destacando-se na dramaturgia e na política, participante ativa da Revolução 
Francesa e abolicionista, e Mary Wollstonecraft (1759-1797), inglesa, feminista, 
escritora e filósofa.  

Olympe de Gouges destacou-se durante a Revolução Francesa ao escrever, em 
1791, a Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã, um documento que desafiava 
a exclusão das mulheres dos ideais revolucionários de liberdade, igualdade e 
fraternidade. Ela defendia que as mulheres deveriam ter os mesmos direitos 
políticos que os homens, incluindo o direito ao voto e à participação ativa no 
governo. Sua militância, no entanto, a levou a ser condenada à morte durante o 
período do Terror Jacobino, evidenciando os riscos enfrentados pelas mulheres que 
ousavam desafiar a ordem social. 

Mary Wollstonecraft publicou em 1792 a obra Reivindicação dos Direitos da 
Mulher, um dos textos mais influentes da história do feminismo. Sua principal defesa 
era a educação das mulheres como meio de alcançar igualdade intelectual e social 
em relação aos homens. Wollstonecraft argumentava que a desigualdade de gênero 
não era natural, mas sim resultado da falta de oportunidades educacionais para as 
mulheres. Seu pensamento influenciou gerações de feministas e serviu como base 
para discussões posteriores sobre a emancipação feminina. 

Essas mulheres levantaram a bandeira do feminismo na Europa, mobilizando 
e sensibilizando muitas outras ao protagonismo social e político. Seu ideal de luta 
inspirou transformações nos padrões de comportamento da sociedade patriarcal em 
relação às mulheres. O legado de Olympe de Gouges e Mary Wollstonecraft 
contribuiu para que muitas mulheres vivenciassem um despertar de consciência 
sobre seu papel social e político em um contexto histórico de consolidação do 
capitalismo e difusão das ideias iluministas e liberais. 

Contudo, o despertar do pensamento feminista na modernidade não se 
restringiu à Inglaterra e à França. Em outras regiões, como a América Latina, 
algumas mulheres começaram a se destacar na luta pelos direitos femininos, ainda 
que de maneira incipiente, porém deixando registros de uma “memória histórica 
que fortalece a reivindicação de que estas ideias existiram antes dos movimentos” 
(Berruz, 2023, p. 154) das mulheres do século XX. No México, por exemplo, a 
poetisa e filósofa Juana Inés Maria del Carmen Martinez de Zaragoza Gaxiola de 
Asbaje y Ramirez de Santillana Odonojú, conhecida como Juana Inés de la Cruz 
(1651-1695) já defendia, no século XVII, os direitos educacionais e intelectuais das 
mulheres (Berruz, 2023, p. 153), enfrentando a resistência de setores religiosos e 
conservadores. Seus escritos atraíram atenção como parte do cânon filosófico 
latino-americano, ocorrendo em 1951 a publicação de suas obras completas. 

No contexto brasileiro, destaca-se o nome de Teresa Margarida da Silva e Orta 
(1711-1793), considerada a primeira mulher brasileira a publicar um romance na 
Europa. Nascida no Brasil, Teresa Margarida estabeleceu-se em Portugal com a 
família aos seis anos de idade. O contexto social e político em que viveu em Portugal 
foi marcado pela efervescência das ideias positivistas, bem como pelo 
conservadorismo, que impedia mudanças no processo histórico de dominação sobre 
a mulher, reduzindo-a ao espaço privado. No entanto, Teresa Margarida extrapolou 
esse espaço e, por isso, é “considerada a primeira mulher no mundo lusófono a 



Natália	Fernandes	e	Maria	dos	Milagres	Lopes 

48 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

publicar um romance e a primeira pessoa nascida no Brasil a editar um livro na 
Europa” (Berruz, 2023, p. 153). Em meados de 1752, sob o pseudônimo de Dorotea 
Engrassia Tavareda Dalmira, publicou o livro Máximas de virtude e formosura, 
reeditado em 1777 com o título Aventuras de Diófanes. Nesse romance, Teresa faz 
“crítica ao absolutismo, a defesa de princípios iluministas e apresenta um guia de 
comportamento para a educação das mulheres” (Flores, 2021, p. 191). 

Não obstante, o nome de maior relevância como precursora do pensamento 
feminista no Brasil é o de Nísia Floresta (1810-1885). Considerada a primeira 
feminista brasileira, Floresta foi responsável por introduzir no país os ideais de 
Mary Wollstonecraft, traduzindo e adaptando sua obra para a realidade nacional. 
Nascida em 2 de outubro de 1810, com o nome de Nísia Gonçalves Pinto, teve sua 
trajetória marcada por muitas situações adversas, entre elas o contexto político da 
cidade de Recife, que a levou a adotar uma “atitude romanticamente liberal, marcada 
pela paixão nacionalista, pela defesa intransigente da liberdade e pelo repúdio à 
tirania” (Margutti, 2019, p. 16). Nesse ambiente de efervescência política, em 1831, 
Nísia u foi convidada a participar da publicação de artigos “abordando a condição 
feminina e comparando-a com diversas culturas da antiguidade, no Espelho das 
Brasileiras, jornal dedicado às mulheres pernambucanas, do tipógrafo francês 
Adolphe Emile de Bois Garin” (Brazil & Schumaher, 2001, p. 577). 

Ainda em Recife, em 1832, impactada pelos ideais feministas da obra de Mary 
Wollstonecraft, publicou Direitos das Mulheres e Injustiça dos Homens, uma tradução 
livre do francês para o português, sob o pseudônimo – costume da época – de “Nísia 
Floresta Brasileira Augusta”. Percebe-se que a influência de Mary Wollstonecraft 
é determinante no pensamento feminista de Nísia, tanto nos artigos publicados no 
Espelho das Brasileiras quanto na tradução livre Direitos das Mulheres e Injustiça dos 
Homens, obras que evidenciam sua capacidade crítica e seu pioneirismo na luta pelos 
ideais feministas de igualdade e liberdade da mulher brasileira. Significativamente, 
sua atuação representava um grande avanço “contra o conservadorismo da 
sociedade brasileira da época” (Margutti, 2019, p. 336). 

O espírito leve, livre e audaz de Nísia a fez simpatizante dos ideais 
emancipatórios de Mary Wollstonecraft: “uma filósofa voltada para questões morais 
e políticas, que produziu reflexões radicais sobre a condição feminina” (Margutti, 
2019, p. 174), e de Olympe de Gouges, com sua notável contribuição por meio da 
obra Declaração dos Direitos da Mulher e da Cidadã (1791). Essas mulheres se 
destacaram como feministas que agiram ativamente na luta política pela igualdade, 
contrapondo-se ao discurso dominante de subordinação da mulher ao homem. 
Ademais, é importante ressaltar que essas pensadoras “inauguraram a idade do 
feminismo como movimento social que emergiu juntamente com os ideais de 
liberdade, igualdade e fraternidade. Defendia a República [...] e a cidadania plena 
para todos” (Moraes, 2016, p. 16).  

Outros autores e autoras influenciaram expressivamente a cultura e o 
conhecimento de Nísia, sobretudo no tocante à reflexão sobre o feminismo e à 
condição da mulher, levando-a a se colocar “em pé de igualdade com o pensamento 
europeu, e cumprindo o importante papel de elo entre as ideias estrangeiras e a 
realidade nacional” (Duarte, 2019, p. 28). Destacam-se, entre esses nomes, François 
de Salignac de la Mothe Fénelon (1651-1715), teólogo, sacerdote, escritor e 
preceptor do Duque de Borgonha, autor da obra Da Educação das Meninas (1681); 
François Poulain de la Barre (1647-1723), parisiense, teólogo e sacerdote, que 
escreveu diversas obras, sendo a mais relevante Da Igualdade dos Dois Sexos (1675); 
Sophia, autora de Woman Not Inferior to Man (1739) (Mulher Não Inferior ao Homem), 
obra publicada na Inglaterra sob o pseudônimo de Sophia; e Augusto Comte (1798-
1857), que, em sua obra Catecismo Positivista (1858), exerceu influência sobre Nísia, 
tornando-se, anos mais tarde, seu grande amigo. 



Filosofia	feminista	no	Brasil:	de	Nísia	Floresta	a	Lélia	Gonzalez	

49 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

Nísia, mulher de grande itinerância, viveu em várias regiões do Brasil e, 
posteriormente, partiu com sua família para além-mar em julho de 1849 
(permaneceria na Europa até sua morte em 1885, mas, ao longo desses anos, fez 
várias viagens ao Brasil). Em terras europeias, fez contato com o Positivismo de 
Augusto Comte e frequentou, em Paris, o Curso de História Geral da Humanidade, 
ministrado por Comte. Esse encontro favoreceu a construção de uma grande 
amizade, que se estendeu por meio de várias cartas. 

Anos depois, Nísia frequentou “o Collège de France, [...] completou 
tardiamente sua formação em nível superior” (Margutti, 2019, p. 18-19). Sua 
permanência na Europa foi marcada por grandes amizades com intelectuais3. Outra 
marca importante de sua vivência no continente foi a publicação de várias obras de 
sua autoria, além de centenas de viagens por diversos países europeus. Nesse 
contexto, Nísia se caracterizou como uma “mulher de ação, que [...] escrevia em 
resposta às circunstâncias em que se encontrava. As diferenças de ênfase e de 
assunto em seus escritos no Brasil e na Europa são uma prova manifesta desse fato” 
(Margutti, 2019, p. 342). 

Nísia foi considerada não só uma das primeiras mulheres no Brasil capazes de 
romper os limites do espaço privado e publicar textos em jornais da grande 
imprensa, mas também a primeira no país a tratar do direito das mulheres à 
instrução e ao trabalho, além de exigir que fossem reconhecidas como inteligentes 
e merecedoras de respeito (Constance, 2019, p. 28). 

Portanto, cabe chamar atenção para o fato de que Nísia Floresta Brasileira 
Augusta foi sempre uma mulher sábia, com posturas reformistas e posições 
políticas, atenta aos problemas políticos e sociais da Europa e do Brasil, 
especificamente em vista do progresso, ressaltando a emancipação da mulher como 
sujeito de sua própria história e participante ativa da sociedade. Além disso, foi uma 
voz crítica à escravidão, despertou a consciência antiescravista e deixou 
transparecer sua postura abolicionista. 

Nesse sentido, Nísia Floresta deixou um grande legado para a história do 
pensamento feminista no Brasil e, diante desse reconhecimento histórico, na 
“medida que assumirmos [...] o trabalho de pesquisa vertical sobre o pensamento e 
sobre as vozes femininas, então reconheceremos o lugar das mulheres na filosofia e 
traremos para o debate [...] com reciprocidade suas vozes” (Marques, 2023, p. 336). 

 

3 Repercussões e especificidades da segunda onda feminista no Brasil 

O feminismo desenvolvido a partir dos movimentos de libertação feminina nos 
Estados Unidos e na Europa exerceu uma influência marcante sobre as intelectuais 
e ativistas brasileiras, moldando suas pesquisas, ações e perspectivas. O contato com 
o pensamento global, impulsionado pela circulação de ideias e obras, foi 
fundamental para a construção de um feminismo crítico e engajado no Brasil. 

A chegada dessas ideias ao país, por meio de livros, revistas e viagens, coincidiu 
com um período de intensa efervescência política e social. Atentas aos debates 
internacionais, as intelectuais e feministas brasileiras adaptaram as pautas 
emergentes à realidade nacional, considerando as especificidades de um contexto 
marcado pela repressão da ditadura militar. 

Obras como O Segundo Sexo, de Simone de Beauvoir, tornaram-se referência 
para muitas pensadoras, oferecendo ferramentas teóricas para compreender a 

 
3 Os escritores portugueses Alexandre Herculano (1810- 1877) e Antônio Feliciano de Castilho 

(1800-1875), o poeta e dramaturgo italiano Alessandro Manzoni (1785-1873), o líder 
revolucionário Giuseppe Garibaldi (1807-1882), o poeta francês Alphonse de Lamartine (1790-
1869) e o zoólogo Georges Louis Duvernoy (1777-1855) (Margutti, 2019, p. 20). 



Natália	Fernandes	e	Maria	dos	Milagres	Lopes 

50 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

opressão de gênero e a construção social da feminilidade. Betty Friedan, com A 
Mística Feminina, expôs o "problema sem nome" da insatisfação feminina, ressoando 
com a busca por autonomia e realização das mulheres no Brasil. Já Kate Millett, em 
Política Sexual, trouxe uma análise crítica do patriarcado, inspirando a denúncia das 
estruturas de poder que perpetuavam a desigualdade de gênero no país (Hollanda, 
2019, p. 10). 

No Brasil, esse movimento encontrou um campo fértil nas Ciências Sociais, que 
ofereciam ferramentas para analisar as desigualdades e relações de poder 
enfrentadas pelas mulheres. Em um cenário de ditadura militar, a busca por análises 
críticas tornou essa área um espaço imediato de atuação para as demandas 
feministas. Enquanto isso, a Filosofia, com um desenvolvimento mais gradual, 
incorporou as questões de gênero em um processo de revisão crítica dos cânones e 
construção de novas abordagens teóricas, refletindo um ritmo diferenciado na 
absorção dessas ideias. 

A atuação de intelectuais como Eva Blay e Heleieth Saffioti exemplifica o 
impacto da segunda onda no campo das Ciências Sociais. Eva Blay, socióloga e 
professora da USP (Universidade de São Paulo), foi pioneira nos estudos de gênero 
no Brasil. Inspirada pelas novas reflexões feministas, suas pesquisas sobre a 
condição da mulher no mercado de trabalho e na sociedade brasileira foram 
fundamentais para o debate sobre desigualdade e discriminação. Já Heleieth Saffioti, 
também socióloga e professora da Unesp (Universidade Estadual Paulista), tornou-
se uma das maiores referências do feminismo no Brasil. Sua obra A Mulher na 
Sociedade de Classes é um clássico que analisa a opressão de gênero a partir de uma 
perspectiva marxista e dialoga com as críticas à divisão sexual do trabalho e à 
exploração das mulheres.  

Conforme registra Hollanda (2019) ao destacar a importância da obra de 
Saffioti:  

 

Nunca é demais lembrar que, em 1967, o objeto de pesquisa ‘mulher’, por 
si só, ainda não se constituía como questão legítima para uma tese 
acadêmica. 

Nesse sentido Heleieth foi estratégica o suficiente e realizou um estudo 
marxista sobre o capitalismo subdesenvolvido, em que a opressão feminina 
estava determinada pela condição de classe. Outro ponto interessante é 
que em seu texto ou em eventos públicos, Heleieth, enfática, se recusava a 
identificar-se com o feminismo. Era apenas uma mulher de esquerda 
fortemente interessada na condição feminina. (Hollanda, 2019, p. 13) 

 

No campo da Filosofia, Marilena Chauí e Olgária Matos destacam-se como 
duas das mais influentes filósofas brasileiras contemporâneas. Embora não se 
identifiquem formalmente como filósofas feministas, suas obras dialogam com 
temas centrais à crítica da dominação patriarcal e à emancipação social. Chauí, 
influenciada pelo pensamento de Baruch Spinoza e pela tradição marxista, analisa 
as estruturas de poder e opressão na sociedade, abordando também as desigualdades 
de gênero em sua crítica à ideologia. Já Olgária Matos, marcada pelo diálogo com a 
Teoria Crítica da chamada Escola de Frankfurt e com pensadores franceses 
contemporâneos, reflete sobre modernidade, subjetividade e resistência, incluindo a 
crítica à razão instrumental e às formas de dominação masculina. As reflexões sobre 
patriarcado e papéis de gênero permeiam suas análises, ainda que ambas se 
posicionem como intelectuais engajadas na crítica das estruturas de poder. 

A influência da segunda onda feminista não se restringiu à produção 
intelectual. Muitas intelectuais brasileiras participaram ativamente dos 



Filosofia	feminista	no	Brasil:	de	Nísia	Floresta	a	Lélia	Gonzalez	

51 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

movimentos sociais, como o Movimento Feminino pela Anistia e o Movimento 
Contra a Carestia, incorporando essas pautas às lutas por democracia e justiça 
social. A defesa dos direitos humanos e a busca pela igualdade no mercado de 
trabalho e pelo controle do próprio corpo se somaram à resistência contra a 
violência do Estado. A repressão imposta pela ditadura, paradoxalmente, fortaleceu 
a organização das feministas brasileiras, que encontraram em coletivos, publicações 
alternativas e espaços de debate formas de expressar suas ideias e reivindicar 
direitos (Rios; Lima, 2020; Biroli, 2018). 

A criação de grupos de discussão, coletivos feministas e publicações 
alternativas, como os jornais Brasil Mulher, Nós Mulheres e Mulherio, também foi 
impulsionada pelo feminismo da época, que estimulou a organização e a mobilização 
feminina. A diversidade de perspectivas dentro do movimento no Brasil, marcada 
por diferentes correntes de pensamento e pautas específicas, reflete essa fase do 
feminismo, que valorizava a pluralidade e a autonomia das mulheres. 

Em suma, a segunda onda feminista, em diálogo com o pensamento global, 
exerceu uma profunda influência sobre as intelectuais e ativistas brasileiras, 
impulsionando a produção intelectual, a participação nos movimentos sociais e a 
criação de espaços de debate. Seus legados continuam a inspirar e guiar a luta das 
mulheres por seus direitos no Brasil. 

 

4 Lélia Gonzalez: pioneira do feminismo negro e da interseccionalidade 

As repercussões da segunda onda feminista no Brasil, embora significativas, 
revelaram limitações importantes. Conquistas como a luta por direitos reprodutivos 
e igualdade no mercado de trabalho marcaram avanços cruciais. No entanto, o 
movimento frequentemente negligenciava as complexas intersecções de raça, classe 
e gênero, priorizando as experiências de mulheres brancas de classe média. No 
contexto brasileiro, marcado pelo racismo estrutural e herança colonial, essa 
exclusão tornava-se ainda mais problemática (Hollanda, 2019). 

A resposta a essas lacunas faz emergir a terceira onda feminista, buscando um 
movimento mais inclusivo e interseccional. Nesse cenário, o feminismo negro ganha 
destaque, trazendo à tona as vivências e demandas específicas das mulheres negras. 
Lélia Gonzalez desponta como pioneira nesse movimento no Brasil, antecipando 
discussões centrais da terceira onda (Biroli, 2018). Sua trajetória como filósofa, 
antropóloga, ativista e mulher negra a permitiu desenvolver uma análise profunda 
das múltiplas formas de opressão. 

Lélia Gonzalez, nascida em Belo Horizonte em 1935, foi uma intelectual 
multifacetada, com formação em Filosofia pela Universidade do Estado da 
Guanabara (atual Universidade do Estado do Rio de Janeiro – UERJ), e mestrado 
em Comunicação pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Sua 
trajetória acadêmica foi marcada por um profundo interesse nas questões das 
desigualdades político-econômicas, raciais e de gênero, influenciada por pensadores 
de diferentes origens geográficas e posicionamentos político-epistemológicos.  

 

Da Europa vieram três influências muito importantes para o pensamento 
de Lélia Gonzales: o feminismo em sua versão do segundo pós-guerra, 
principalmente através das letras de Simone de Beauvoir, em seu aclamado 
O segundo sexo; o marxismo – especialmente da escola francesa – que lhe é 
fundamental para pensar as classes na estrutura social, assim como o 
conceito de ideologia e consciência, tão caros à geração intelectual 
brasileira sob a ditadura militar; e por fim a psicanálise, que é incorporada 
às suas reflexões sobretudo no que diz respeito ao aspecto cultural da 



Natália	Fernandes	e	Maria	dos	Milagres	Lopes 

52 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

dominação e da subversão, em particular por meio da linguagem (Rios, 
Lima, 2020, p. 12). 

 

Outras referências nos estudos de Gonzalez são intelectuais caribenhos como 
Aimé Césaire e Frantz Fanon, assim como por autores africanos como Amilcar 
Cabral e Cheikh Anta Diop (Rios; Lima, 2020, p. 12-4). “Da América Latina e do 
Caribe, Lélia Gonzalez estabelece um diálogo e recebe influências interessantes do 
pensamento feminista dos países americanos” (Idem, p. 13). Gonzalez também 
dialogou com intelectuais como Abdias do Nascimento, com quem compartilhou a 
luta pela valorização da cultura afro-brasileira e a denúncia do racismo. Sua 
produção intelectual abrange diversas áreas, como antropologia, filosofia e 
psicanálise, sempre com o objetivo de desconstruir as narrativas eurocêntricas e 
valorizar as epistemologias negras e latino-americanas. 

Um dos aspectos centrais de seu pensamento é a valorização das culturas afro-
latino-americanas e da oralidade como forma de transmissão de conhecimento. 
Gonzalez constrói o conceito de "amefricanidade", exposto, por exemplo, no ensaio 
A categoria político-cultural de amefricanidade (Gonzalez, 2020), para enfatizar a 
riqueza das experiências e das epistemologias negras, questionando a construção de 
um modelo de conhecimento universal que marginaliza saberes subalternizados.  

O pensamento de Lélia Gonzalez oferece uma contribuição fundamental para 
a filosofia feminista ao articular as especificidades das experiências das mulheres 
negras no Brasil e na América Latina. Nesse sentido, a produção de Gonzalez 
antecipa e complementa as discussões sobre interseccionalidade, conceito 
posteriormente sistematizado por Kimberlé Crenshaw (1989), que destaca como 
diferentes eixos de opressão se sobrepõem e se entrecruzam, produzindo 
experiências singulares de discriminação e resistência. Apesar de não haver 
registros de interações entre as duas autoras e da produção de Gonzales ser anterior 
a de Crenshaw, é notória a similaridade da construção conceitual de ambas4. Dessa 
forma, a contribuição de Gonzales para a perspectiva interseccional é dupla: por um 
lado, explicita como a intersecção entre gênero, raça e classe estrutura as 
desigualdades; por outro, propõe caminhos para a construção de um feminismo 
enraizado nas experiências das mulheres negras latino-americanas. 

Ao problematizar a influência do racismo na constituição da identidade das 
mulheres negras, Gonzalez criticou a tendência hegemônica dos feminismos 
eurocentrados, que frequentemente negligenciaram as questões raciais e de classe. 
Para ela, a vivência das mulheres negras não pode ser compreendida apenas a partir 
de uma oposição ao patriarcado, mas deve considerar também os legados do 
colonialismo e da escravidão, elementos estruturantes das desigualdades 
contemporâneas. Seu trabalho ressoa com as contribuições de autoras como bell 
hooks, Angela Davis e Patricia Hill Collins, que também denunciam as intersecções 
entre gênero, raça e classe na formação das desigualdades. 

Enquanto o feminismo global da terceira onda buscou dar visibilidade às 
diferenças entre as mulheres e às múltiplas formas de opressão, Gonzalez ofereceu 
uma perspectiva singular ao pensar essas questões a partir do contexto latino-
americano. Sua análise do racismo estrutural e da violência simbólica sofrida pelas 
mulheres negras insere-se em um debate mais amplo sobre colonialidade do poder. 
Assim, sua abordagem não apenas amplia os horizontes da filosofia feminista, mas 

 
4 Entretanto, há que se registrar que durante muito tempo o trabalho de Gonzalez não obteve o 

devido reconhecimento e repercussão na academia brasileira. Nesse sentido, tornou-se 
emblemática a fala de Angela Davis, feminista estadunidense, em entrevista após um evento 
no Brasil: "Por que vocês precisam buscar uma referência nos Estados Unidos? Eu aprendo 
mais com Lélia Gonzalez do que vocês comigo" (Dindara, 2023). 



Filosofia	feminista	no	Brasil:	de	Nísia	Floresta	a	Lélia	Gonzalez	

53 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

também desafia a hegemonia epistêmica ocidental, valorizando os saberes e práticas 
das mulheres negras da América Latina. 

Assim, em diálogo com os movimentos feministas contemporâneos, o 
pensamento de Lélia Gonzalez permanece relevante para compreender as dinâmicas 
das opressões e resistências no contexto atual (Biroli, 2018). Seu legado contribui 
para a ampliação das fronteiras do feminismo, desafiando hierarquias epistêmicas e 
promovendo um olhar mais abrangente sobre as intersecções entre gênero, raça e 
classe na luta por justiça social (Rios; Lima, 2020). 

 

5 Considerações finais 

As reflexões sobre a filosofia feminista proveniente da Europa e suas repercussões 
no pensamento feminista no Brasil, desde suas precursoras até os debates 
contemporâneos, revelam a riqueza e a complexidade dessa trajetória. Nísia 
Floresta, pioneira na difusão das ideias de Mary Wollstonecraft, lançou as bases 
para um feminismo brasileiro ao denunciar o tratamento desigual destinado às 
mulheres, evidenciando especificidades da sociedade brasileira, e ao defender a 
educação para as meninas. Os movimentos de reivindicação de igualdade de direitos 
entre homens e mulheres se amplia com a chamada segunda onda feminista. No 
Brasil, esses movimentos ganham contornos particulares, tanto na academia quanto 
nos movimentos sociais, em decorrência do contexto político do país em meio à 
repressão da ditadura militar. A terceira onda, desafiada a pensar as desigualdades 
de raça, classe e gênero, faz surgir a abordagem interseccional das opressões que se 
sobrepõem a grupos sociais vulnerabilizados, como as mulheres negras. No Brasil, 
antes mesmo da sistematização do conceito de interseccionalidade, Lélia Gonzalez 
identifica e expõe esses diferentes eixos de opressão ao destacar as especificidades 
das mulheres negras brasileiras e latino-americanas.  

A análise das interações entre o feminismo brasileiro e o cenário global revela 
a importância do diálogo e da troca de ideias para a construção de um movimento 
plural e engajado. As intelectuais brasileiras, ao se apropriarem de referenciais 
teóricos diversos, como Simone de Beauvoir, Betty Friedan e Kate Millett, 
adaptaram as pautas feministas à realidade local, considerando as particularidades 
do contexto brasileiro. 

A trajetória de Lélia Gonzalez, em particular, demonstra a relevância de um 
feminismo que dialogue com as questões raciais e de classe, e que valorize as 
epistemologias negras e latino-americanas. Sua produção intelectual, ao articular as 
especificidades das experiências das mulheres negras, contribui para a construção 
de um feminismo mais inclusivo e representativo. 

O pensamento feminista no Brasil, portanto, se consolida como um campo de 
reflexão dinâmico e em constante transformação, que se nutre do diálogo com o 
pensamento global e das experiências locais. Acreditamos que a análise aqui 
apresentada contribui para a compreensão da riqueza e da complexidade dessa 
trajetória, podendo também auxiliar a superação de dificuldades e injustiças 
históricas contra as mulheres. 

 

Referências  

BERRUZ, Stephanie Rivera. Feminismo Latino-Americano. In: Marques, L. M; SÁ, A. A. 
(Org.). Textos selecionados sobre pensar o feminismo [recurso eletrônico]. 
Pelotas: NEPFIL, 2023. (Série Investigação Filosófica). 

BIROLI, Flávia. Feminismo e atuação política. In: Biroli, Flávia. Gênero e desigualdades. 
Limites da democracia no Brasil. São Paulo: Boitempo, 2018. 



Natália	Fernandes	e	Maria	dos	Milagres	Lopes 

54 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	45-54	-	ISSN	1981-4534 

BRAZIL, Érico Vital; Schumaher, Schuma (org.). Dicionário das mulheres: de 1500 até a 
atualidade. 2a edição. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 

DINDARA. Referência negra, Lélia Gonzalez não é reconhecida como deveria no Brasil? 
Terra, 24 jul. 2023. Disponível em: https://www.terra.com.br/nos/referencia-
negra-lelia-gonzalez-nao-e-reconhecida-como-deveria-no- 
brasil,51afe5401404a933bb0770f6531a0caad2ieb5ul.html. Acesso em: 10 mar. 
2025. 

DUARTE, C. Lima. Feminismo: uma história a ser contada. In: Hollanda, H. Buarque. 
(org.). Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar 
do Boitempo, 2019. 

FLORES, Conceição. Teresa Margarida da Silva e Orta. Revista Convergência Lusíada. 
v.22, nº.26 jul/dez, 2011, p. 189-193. Disponível em 
ttps://convergencialusiada.com.br/rcl/article/view/139/138. Acesso em 
18/02/2025.  

GONZALES, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: RIOS, Flávia; 
Lima, Márcia (org.). Lélia Gonzalez. Por um feminismo afro-latino-americano: 
ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

HOLLANDA, Heloisa Buarque de. Introdução. In: _______. (org.). Pensamento feminista 
brasileiro. formação e contexto. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. 

MARGUTTI, Paulo. Nísia Floresta, uma brasileira desconhecida: feminismo, positivismo e 
outras tendências. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2019. 

MARQUES, Lúcio Álvaro. Formas da filosofia brasileira: 12 aportes metodológicos à 
historiografia, metalinguagem e autocrítica da filosofia brasileira. Cachoeirinha: 
Fi, 2023. 

MORAES, Maria Lygia Quartim. Prefácio. In: Wollstonecraft, Mary. Reivindicação dos 
direitos da mulher. Edição comentada do clássico feminista. São Paulo: Boitempo, 
2016. 

RIOS, Flávia; Lima, Márcia (org.). Lélia Gonzalez. Por um feminismo afro-latino-
americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

https://www.terra.com.br/nos/referencia-negra-lelia-gonzalez-nao-e-reconhecida-como-deveria-no-
https://www.terra.com.br/nos/referencia-negra-lelia-gonzalez-nao-e-reconhecida-como-deveria-no-

