
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	1-4	
	

	

1 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	1-4	-	ISSN	1981-4534 

 
Editorial 

 
 

A Filosofia Brasileira entre a recepção, tradução e produção situada 

 

Lúcio Álvaro Marques1 

Tarcísio Afonso Tchivole2 

 

A circulação das formas de fazer filosofia no espaço global nunca se deu de modo 

neutro, simétrico nem homogêneo. Ao contrário, constitui-se historicamente por 

meio de relações de poder, hierarquias simbólicas e regimes de legitimidade que 

condicionam não só quais tradições filosóficas circulam, mas também os modos 

pelos quais são recebidas, apropriadas, traduzidas e, em certos casos, silenciadas. É 

nesse horizonte crítico que se insere o presente dossiê da Sképsis, cuja gênese 

remonta aos dois dossiês anteriormente publicados pela Revista Sententiae, da 

Ucrânia (vols. 43, n. 2, 2024, e 44, n. 2 e 3, 2025), além de outros dois artigos 

inéditos. Longe de representar mera reprodução editorial, esse desdobramento 

responde ao amadurecimento das discussões ali desenvolvidas, que evidenciaram a 

densidade teórica, a diversidade metodológica e a potência crítica das contribuições 

reunidas, ao mesmo tempo em que indicaram a necessidade de aprofundar e 

rearticular problemáticas centrais relativas à recepção, à tradução e à produção 

situada das filosofias em contextos marcados por tensões históricas, culturais e 

epistemológicas. 

O dossiê publicado na Sententiae (nos dois volumes de 2025) nasceu, por um 

lado, do gentil convite feito pelo Professor Oleg Khoma, da Universidade Técnica 

Nacional de Vinnytsia, da Ucrânia, para organizar um volume sobre a recepção 

 
1 Bolsista de Produtividade em Pesquisa PQ-C (Processo 303781/2024-6 CNPq). Professor 
na Universidade Federal do Triângulo Mineiro (UFTM). Membro do Laboratório e do 
Departamento de Filosofia e Ciências Sociais (LAFICS & DFICS). Coordenador do grupo 
de pesquisa Studia Brasiliensia (CNPq) e da Série Scripta Brasiliana, da Editora Fundação 
Alexandre de Gusmão (FUNAG), órgão vinculado ao Ministério das Relações Exteriores. 
https://orcid.org/0000-0002-7571-0977 Contato: lucio.marques@uftm.edu.br  
2 Doutorando em Educação no PPGE / UFTM (Brasil). Mestre em Políticas e Relações 
Internacionais pela Nova de Lisboa (Portugal). Licenciado em Filosofia (Angola), e em 
Teologia e Comunicação Social no Tangaza University, Nairobi-Quênia. Bolsista apoiado 
pela FAPEMIG. Membro do Grupo de Pesquisa Filosofia & Scripta Brasiliana e Integrante 
do GT Pensamento Filosófico Brasileiro da ANPOF. https://orcid.org/0000-0002-5008-5511 
Contato institucional: d202220666@uftm.edu.br    

 

https://orcid.org/0000-0002-7571-0977
mailto:lucio.marques@uftm.edu.br
https://orcid.org/0000-0002-5008-5511
mailto:d202220666@uftm.edu.br


Editorial:	Lúcio	A.	Marques	e	Tarcísio	A.	Tchivole 

2 

das filosofias globais no Brasil, que, por sua vez, também autorizou a republicação 

dos artigos no Brasil, por convite do Professor Plínio Junqueira Smith 

(UNIFESP/CNPq). Por outro lado, o dossiê dialoga com uma espécie de l’avant 

première publicado no vol. 43, n. 2 de 2024. O artigo Perspectivas da Filosofia 

Brasileira no último século, de Lúcio Álvaro Marques, propôs quatro linhas 

interpretativas para enquadrar a filosofia produzida no Brasil nos últimos 100 anos: 

o ensaio filosófico, a historiografia do pensamento, o pensamento decolonial e o 

estudo das fontes inéditas do pensamento colonial e imperial. O dossiê publicado 

em 2025, de alguma forma, desenvolve essas perspectivas em maior ou menor grau. 

Não obstante, um fator determinante para a compreensão dessa colaboração entre 

o Brasil e a Ucrânia é, primeiramente, a preocupação que eles têm demonstrado com 

a identidade da filosofia nacional, a ponto de o descritor mais buscado na página da 

Revista Sententiae ser, exatamente, “filosofia ucraniana” e, em segundo lugar, a 

crescente atenção que se tem dado à filosofia brasileira entre nós e alhures. A 

propósito, desde 2012 até o presente, somam-se quase três dezenas de dossiês 

temáticos, além dos que ainda estão em edição, e de algumas dezenas de artigos 

sobre o tema que apareceram em vários periódicos desde então. Tanto lá quanto 

aqui, estamos em busca de uma identidade para as filosofias que chamamos de 

nossas. 

No caso brasileiro, essa problemática assume contornos bastante 

complexos. A formação do campo filosófico no Brasil deu-se sob o signo da 

colonização cultural, inicialmente marcada pela herança lusitana e, posteriormente, 

pela incorporação seletiva de matrizes filosóficas europeias modernas e 

contemporâneas. Não poucas vezes, essas matrizes foram assumidas apenas como 

objeto de novidade ou moda filosófica, reduzindo a atividade filosófica ao 

comentário erudito, mas pouco afeito à realidade brasileira. Por muito tempo, a 

prática filosófica estruturou-se majoritariamente em torno do comentário, da 

exegese e da assimilação de sistemas consagrados, frequentemente admitidos como 

universais, enquanto os problemas históricos, sociais e culturais do próprio país 

permaneciam à margem da reflexão filosófica institucionalmente legitimada. 

Por isso, compreender esse percurso só como imitação ou dependência 

intelectual revela-se insuficiente. A recepção filosófica no Brasil configura-se, antes, 

como um campo de tensão permanente entre assimilação e crítica, tradução e 

reinvenção. A passagem do comentário à produção filosófica situada não 

corresponde a uma ruptura com as tradições globais, mas com um deslocamento 

decisivo do ponto de partida do filosofar: a filosofia deixa de ter como centro 

exclusivo a compreensão interna dos clássicos e passa a assumir como tarefa o 



Editorial:	Lúcio	A.	Marques	e	Tarcísio	A.	Tchivole 

3 

enfrentamento dos dilemas concretos da sociedade em que se inscreve, em diálogo 

contínuo com a história da filosofia. 

Por essas razões, as contribuições reunidas neste dossiê evidenciam como a 

recepção de filosofias globais no Brasil não se restringe ao espaço universitário 

moderno nem à filosofia acadêmica stricto sensu. Ela se manifesta historicamente por 

meio de manuscritos coloniais, práticas culturais, trajetórias intelectuais e formas 

“não canônicas” de transmissão do saber, revelando uma circulação longa, 

heterogênea e multifacetada de filosofias no espaço luso-brasileiro. Essa perspectiva 

histórica ampliada permite reconhecer continuidades, deslocamentos e reinvenções 

que desafiam a ideia de uma filosofia brasileira tardia ou meramente derivada da 

agenda global. 

Nesse horizonte, os artigos deste número podem ser compreendidos a partir 

de distintos modos de recepção filosófica. Alguns exploram a reelaboração crítica 

de tradições consagradas, mostrando como o diálogo com a filosofia clássica 

constituiu, ao longo do tempo, um espaço de formação conceitual e de produção 

intelectual original. Outros assumem explicitamente a recepção como prática ativa 

e crítica, atravessada por agendas que recolocam, em novos termos, questões como 

justiça social, colonialidade, gênero, raça, ecologia, educação e os próprios critérios 

epistemológicos que definem o que é reconhecido como filosofia. 

Destaca-se, nesse conjunto, a ampliação do campo filosófico por meio do 

diálogo com tradições que foram, em alguns momentos, marginalizadas. A presença 

das filosofias feministas, latino-americana da libertação e africana desafia as 

concepções restritivas de filosofia fundadas exclusivamente em matrizes 

eurocêntricas e em formas ditas canônicas de escrita. Ao problematizar categorias 

como oralidade, agrafia e ancestralidade, bem como ao evidenciar a centralidade de 

fontes manuscritas e de práticas intelectuais não hegemônicas, estes artigos 

contribuem para repensar os fundamentos epistemológicos da própria disciplina 

filosófica. 

Tomados em conjunto, estes artigos permitem vislumbrar um movimento 

de transição: da recepção entendida como imitação à recepção concebida como 

assimilação crítica e produção situada. Esse movimento não implica o abandono do 

diálogo com as filosofias globais, mas sua inscrição em novos quadros de sentido, 

nos quais os problemas filosóficos emergem das condições concretas da vida social, 

política, cultural e histórica do Brasil, em articulação com outras experiências do 

sul global. 

Este dossiê organiza-se em quatro subseções, além do artigo inicial que 

inspirou a reunião destes textos. Na primeira estão dois artigos sobre a filosofia 

colonial, sendo o primeiro inédito e contendo um levantamento relativamente 



Editorial:	Lúcio	A.	Marques	e	Tarcísio	A.	Tchivole 

4 

exaustivo das fontes inéditas e/ou raras até então catalogadas, e outro sobre Frei 

Gaspar da Madre de Deus. Na segunda seção constam três artigos sobre filósofas 

brasileiras – Nísia Floresta, Lélia González e Marilena Chauí – além de um artigo 

inédito sobre a invisibilidade feminina na década de 30. Na terceira seção foram 

reunidos quatro artigos, onde se destacam as obras de Fernando de Azevedo e 

Leonardo Boff, como intérpretes de lastros da cultura brasileira, e de Noeli Rossatto 

e José Crisóstomo de Souza, enquanto leitores destacados do franciscanismo e da 

pragmática poética, respectivamente. Na quarta seção, há um artigo sobre a filosofia 

africana em nosso tempo, porém uma filosofia pautada em documentos históricos e 

fontes inéditas da história pré-colonial dos reinos e povos de África. 

Ao reunir essas reflexões, este número da Revista Sképsis propõe 

compreender a filosofia brasileira não como simples derivação periférica de centros 

hegemônicos de produção intelectual, mas como um espaço plural de elaboração 

teórica, atravessado por múltiplas temporalidades, heranças e experiências 

históricas. Daí, pensar a recepção de filosofias globais significa reconhecer que toda 

filosofia é, simultaneamente, situada e relacional: nasce de contextos específicos, 

mas se constrói no diálogo crítico com outras tradições. É nesse movimento – entre 

o local e o global, a herança e a invenção – que a filosofia encontra sua vitalidade, 

sua responsabilidade histórica e sua legitimação crítica no mundo contemporâneo. 

Este dossiê insere-se, assim, no compromisso com a promoção de debates 

rigorosos, plurais e críticos sobre a produção filosófica em contextos históricos e 

culturais diversos. Ao problematizar os modos de circulação, recepção e reinvenção 

das filosofias globais no Brasil, os textos aqui reunidos reafirmam a filosofia como 

prática viva, situada e socialmente implicada, aberta ao diálogo e atenta às 

exigências do presente. 

 


