
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	36-44	
	

	

36 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

GASPAR DA MADRE DE DEUS: UM BRASILEIRO PERANTE O 

ARISTOTELISMO E ANTI-ARISTOTELISMO DO SÉCULO XVIII 
 

 
Guilherme Henrique Borin1 

Universidade Federal do Triângulo Mineiro 
E-mail: guilherme-borin@hotmail.com 

 
 
Resumo: Este artigo investiga como a recepção local de filosofias difundidas 
globalmente ocorreu na obra de Frei Gaspar da Madre de Deus, filósofo brasileiro do 
século XVIII, particularmente em sua reflexão sobre os conceitos de nome, verbo e 
oração, presentes no manuscrito Philosophia Platonica. Apesar do título indicar certo 
platonismo, a análise revela um compromisso teórico com o aristotelismo e, 
simultaneamente, um diálogo com autores ibéricos anti-aristotélicos, como Soares 
Lusitano e Arriaga, cujos pensamentos Frei Gaspar reelabora criticamente. 

Palavras-chave: Filosofia brasileira; Filosofia colonial; Filosofia beneditina. 

 

Abstract: This paper examines how the local reception of philosophies spread 
throughout the world took place in the work of Brother Gaspar da Madre de Deus, an 
eighteenth-century Brazilian philosopher, particularly in his reflection on the concepts 
of noun, verb and sentence, as presented in the manuscript Philosophia Platonica. 
Although the title suggests a certain Platonism, the analysis reveals a theoretical 
commitment to Aristotelianism and, simultaneously, a dialogue with Iberian anti-
Aristotelian authors, such as Soares Lusitano and Arriaga, whose thought Friar Gaspar 
critically rethinks within the scope of Colonial Scholasticism. 

Keywords: Brazilian philosophy; Colonial philosophy; Benedictine philosophy. 

 
1 Introdução 

Enfatiza-se geralmente que, diferentemente da América Espanhola, a América 
Portuguesa não possuía universidades. No entanto, uma série de fontes têm 
confirmado o funcionamento de cursos de ensino superior de filosofia e teologia no 
Brasil durante o período colonial (Marques, 2021). Esses cursos seguiam padrões 
na produção do conhecimento que se caracterizam pelo seguimento da tradição da 
escolástica moderna. A escolástica moderna tem sido frequentemente associada aos 
filósofos ibéricos vinculados à Universidade de Salamanca, que atingiu seu apogeu 
entre os séculos XV e XVI (Lanza; Tostes, 2021). 

O modelo desse ensino de filosofia teria se disseminado e seguido por outras 
instituições de ensino ibéricas e hispano-americanas. Contudo, estudos recentes têm 

 
Este artigo foi originalmente publicado com o título “Gaspar da Madre de Deus: a Brazilian 
confrontes with Aristotelianism and anti-Aristotelianism in the 18th Century” na revista 
Sententiae 44: 3 (2025), p. 6-15. Agradecemos à revista e ao editor Oleg Khoma a autorização da 
publicação do texto em português. 
 
1 Mestre em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGE) da Universidade 

Federal do Triângulo Mineiro (UFTM). Membro do Grupo de Pesquisa Studia Brasiliensia 
(CNPq), projeto vinculado à Universidade Federal do Triângulo Mineiro (Uberaba, Minas 
Gerais, Brasil). 

mailto:guilherme-borin@hotmail.com


Gaspar	da	Madre	de	Deus:	um	brasileiro	perante		

o	aristotelismo	e	o	anti-aristotelismo	do	século	XVIII	

37 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

reconhecido que, embora Salamanca constituísse um centro de difusão de saberes, a 
escolástica moderna constituiu uma comunidade epistêmica mais abrangente e 
complexa. Essa comunidade foi formada por professores que, viajando de um lugar 
para outro, levavam ideias, textos e métodos, cujas matrizes se encontravam em 
Salamanca. Tal comunidade não se restringia às zonas centrais das Metrópoles, mas 
se interconectava com as zonas periféricas das colônias. Formava, assim, uma 
comunidade intelectual com práticas e metodologias comuns, que caracterizam um 
determinado modo de produção do conhecimento que se difundia ao nível global 
(Duve, 2021). 

A presença de um modo de produção do conhecimento em comum, no entanto, 
não impediu que as instituições de ensino se organizassem de múltiplas formas, 
passando por adaptações locais. Nesse sentido, é preciso se perguntar se a filosofia 
difundida por essas instituições também sofreu, no processo de sua recepção, uma 
reelaboração crítica por parte dos autores coloniais, isto é, se longe de reproduzirem 
os autores europeus, os filósofos coloniais estavam repensando a filosofia vinda das 
Metrópoles e dando contribuições originais à tradição que recebiam. Por isso, a 
pergunta que orienta esse texto é justamente: como ocorreu a recepção de tradições 
filosóficas globais na obra de Frei Gaspar da Madre de Deus? Para responder a esse 
problema dividimos o presente artigo em duas partes. Primeiro, apresentamos e 
contextualizamos a figura histórica do filósofo Frei Gaspar. Em segundo lugar, 
fizemos uma análise filosófica de parte de sua obra, o Philosophia platonica, mais 
especificamente, de um capítulo que aborda certos conceitos da lógica: nome, verbo 
e oração2. 

 

2 Esboço biográfico e bibliográfico sobre Frei Gaspar 

A ordem beneditina organizada nos domínios portugueses sob o nome de 
Congregação Beneditina de Portugal enviou religiosos à colônia brasileira desde 
1581. Contudo, não recebendo da Coroa portuguesa os auxílios financeiros 
necessários para a manutenção de seus mosteiros e propriedades, adaptou-se ao 
contexto brasileiro buscando criar profundos laços com as famílias das elites locais 
(Souza, 2011). É numa dessas famílias ligadas à ordem que nasceu Frei Gaspar da 
Madre de Deus em 1715 na cidade de São Vicente (Taunay, 1920a). 

Devido essa ligação, Frei Gaspar entrou para a ordem beneditina em 1732. No 
curso de sua formação monástica na Bahia, Frei Gaspar estudou latim, filosofia e 
teologia. Em 1740 tornou-se “passante”, isto é, um professor auxiliar. Após esse 
período, viajou para Portugal, mas os dados sobre essa estadia na Metrópole são 
escassos. No retorno para o Brasil, o beneditino foi transferido para o Rio de Janeiro 
com a missão de dar um curso de filosofia que durava 3 anos (Taunay, 1920a). Foi 
a partir desse magistério que Frei Gaspar ditou sua obra filosófica, o manuscrito 
Philosophia Platonica seu cursus philosophicus rationalem, naturalem et transnaturalem 
philosophiam, sive Logicam, Physicam et Metaphysicam completens, datado de 1748. No 
ano seguinte, Frei Gaspar recebeu o título de doutor em teologia (Taunay, 1920a). 
O curso de filosofia dado por Frei Gaspar, portanto, fazia parte de uma estrutura de 
ensino superior instalada na colônia desde o século XVII pelos beneditinos (Luna, 
1947). 

Após receber o título de doutor, Frei Gaspar teve uma carreira administrativa 
ascendente dentro da ordem. Tornou-se abade do Rio de Janeiro em 1763 e, em 
1766, tornou-se abade provincial, cargo máximo na hierarquia beneditina da 
colônia. Em 1769, no entanto, encerrou sua carreira administrativa, recolhendo-se 

 
2 Nossa contextualização e análise sintetiza os principais pontos da pesquisa intitulada “Os 

elementos da linguagem em Frei Gaspar da Madre de Deus: uma lógica aristotélica no 
philosophia platonica”. 



Guilherme	Henrique	Borin 

38 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

no mosteiro de Santos a partir de 1769. Nesse período, dedicou-se a escrever a 
história da capitania de São Vicente. Enfim, Frei Gaspar veio a falecer em 1800 
(Taunay, 1920a). 

No que diz respeito ao Philosophia Platonica, trata-se de um cursus philosophicus, 
gênero textual que teve ampla difusão entre os séculos XVII e XVIII (Heider, 
2014). A obra destinava-se a servir como um manual didático para o uso dos 
professores de filosofia da época. Estruturava-se, geralmente, conforme a divisão da 
filosofia em Lógica, Física e Metafísica. Contudo, o curso de Frei Gaspar não 
contém uma parte referente à Metafísica. A extensão do Philosophia Platonica 
comporta 789 páginas escritas. 

Com as reformas pombalinas, a partir de meados do século XVIII, o modelo de 
ensino colonial estruturado pelas ordens religiosas foi dissolvido (Rocha, 2019). O 
manuscrito de Frei Gaspar ficou esquecido nos arquivos monásticos, sendo 
reencontrado apenas em 1919, separado em duas partes, a de Lógica e a de Física, 
respectivamente em São Paulo e no Rio de Janeiro (Taunay, 1920b). Hoje, o 
manuscrito encontra-se integralmente no acervo do mosteiro beneditino de São 
Paulo. Como não há cópias escritas desse material, trata-se de um documento 
monotestemunhal. 

Com essa descoberta, o historiador brasileiro Afonso de Taunay (1920b) editou 
e traduziu, com alguns equívocos, o proêmio e o índice do manuscrito. Ele foi o 
pioneiro em dar uma interpretação à filosofia de Frei Gaspar, conjecturando que o 
beneditino teria sido um seguidor de João Duns Scotus. Em seguida, Alcides 
Bezerra (1979) avaliando as informações trazidas por Taunay, considerou que o 
filósofo beneditino se filiara mais ao aristotelismo na Física do que ao platonismo e 
que ele teria conhecido concepções filosóficas modernas, como as de Francis Bacon, 
devido a referência à certa distinctio baconica no índice. 

Por sua vez, Mattos (1970; 1972), ao corrigir os erros de tradução de Taunay 
e editar parcelas do manuscrito, observou que Frei Gaspar teria sido, especialmente 
na célebre querela dos universais, um platônico, como o título da obra indica, e teria 
sido influenciado por Caramuel y Lobkowitz. Mattos considera que Frei Gaspar 
desprezava Aristóteles como um autor que teria deturpado Platão. Mattos também 
identificou que a distinctio baconica presente no índice era uma referência a João de 
Baconthorp (1290-1348) e não a Francis Bacon. Desde então, a tese de Mattos, que 
atribui a Frei Gaspar certo platonismo, tem sido repetida por diversos autores. 

Na contramão dessa interpretação, Cerqueira (2002) inseriu Frei Gaspar em 
um certo “aristotelismo português”, embora reconhecesse que o beneditino não se 
restringiu ao aristotelismo. Mais recentemente, Marques (2023) destacou que, além 
do platonismo, o filósofo brasileiro poderia ter recebido uma influência cartesiana 
através de Caramuel y Lobkowitz, ao passo que Pich (2023), editando e analisando 
as partes referentes à posição platônica de Frei Gaspar, mostrou a especificidade de 
seu platonismo, onde encontrou certos elementos da tradição aristotélica. 

Apesar dessas relevantes descobertas, o manuscrito de Frei Gaspar ainda não 
foi integralmente editado, traduzido e analisado. A maioria dos autores se baseia em 
bibliografias secundárias ao abordar a filosofia de Frei Gaspar. Os únicos que 
realmente analisaram o conteúdo mesmo do manuscrito foram Mattos e Pich. Ainda 
assim, estes se restringiram a discutir seu platonismo na questão dos universais. Se 
há, certamente, um posicionamento platônico nesse ponto, seus posicionamentos 
em outras questões ainda não foram elucidados, o que leva a uma compreensão 
limitada de como Frei Gaspar se inseria na multiplicidade de tradições e 
posicionamentos filosóficos disponíveis no seu tempo. Transpor esses limites 
analisando uma parcela de seu manuscrito que não se refere à controvérsia dos 
universais é o que faremos a seguir. 



Gaspar	da	Madre	de	Deus:	um	brasileiro	perante		

o	aristotelismo	e	o	anti-aristotelismo	do	século	XVIII	

39 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

 

3 Aristotelismo e diálogo com o anti-aristotelismo em Frei Gaspar 

No sentido de dar uma contribuição para compreender a filosofia de Frei Gaspar no 
pano de fundo mais amplo das correntes filosóficas difundidas globalmente durante 
o século XVIII, buscamos identificar qual dessas correntes o beneditino teria 
seguido. Para tanto, selecionamos uma parte do manuscrito para análise. Ora, o 
manuscrito é dividido em dois volumes: um de Lógica, outro de Física. A Lógica 
está estruturada em sete livros. O sexto livro trata das três operações do intelecto: 
simples apreensão, juízo e raciocínio. Conforme essas operações, é dividido em três 
partes. A primeira parte, sobre a apreensão, possui dois capítulos: o primeiro sobre 
os termos em geral e o segundo sobre o nome, o verbo e a oração (De nomine, verbo 
et oratione). Este último constitui o nosso objeto de análise. Ele trata dos elementos 
que compõem o discurso. 

O capítulo em questão é dividido em três proposições, respectivamente sobre 
os conceitos de nome, verbo e oração. Cada proposição se inicia com uma definição. 
Nome seria “voz significativa convencional, sem tempo, determinada e reta, em que 
nenhuma parte significa separadamente” (Gaspar da Madre de Deus, 1748, p. 360)3. 
Verbo seria “voz significativa convencional com o tempo, determinada e reta, em 
que nenhuma parte significa separadamente, e é sinal das coisas que são predicadas 
de alguma coisa” (Gaspar da Madre de Deus, 1748, p. 362)4. Oração se define como 
“voz significativa convencional em que alguma parte significa separadamente” 
(Gaspar da Madre de Deus, 1748, p. 364)5. 

Cada um dos conceitos é definido de acordo com as explicações de Aristóteles 
presentes no início do Da interpretação. De fato, Aristóteles diz que “o nome é um 
som que possui significado estabelecido somente pela convenção, sem qualquer 
referência ao tempo, sendo que nenhuma parte dele tem qualquer significado, se 
considerada separadamente do todo” (Da interpretação II, 16a 20-22), e que “o verbo 
é o que não apenas transmite um significado particular, como também possui uma 
referência temporal. Nenhuma parte por si mesma tem um significado. Ele indica 
sempre que alguma coisa é dita ou predicada de outra coisa” (Da interpretação III, 
16b 6-8).  Enfim, considera que “a sentença é fala dotada de significação, sendo que 
esta ou aquela sua parte pode ter um significado particular de alguma coisa” (Da 
interpretação IV, 16b 26-28). 

Que Frei Gaspar se baseou nas definições aristotélicas propositalmente e não 
por falta de contato com outras tradições se evidencia pelo fato de que ele 
provavelmente conhecia definições diferentes disseminadas na época. Outras 
definições de nome e verbo se encontram em Caramuel y Lobkowitz (1642, p. 12-
13). Para este, o nome é “conceito pelo qual se apreende alguma coisa por si mesma 
estável, isto é, enquanto não inclui formalmente a própria temporalidade”6. 
Enquanto o verbo seria um “conceito pelo qual se apreende uma coisa necessária e 
formalmente afetada pela própria temporalidade, enquanto cópula de dois nomes 
que identifica o sujeito como potência ativa adjacente”7. 

Há ainda definições alternativas presentes em autores que Frei Gaspar cita no 
capítulo em outros contextos argumentativos, a saber, Soares Lusitano (1651, p. 

 
3 Vox significativa ad placitum sine tempore, finita ac recta, cuius nulla pars significat separtim. 
4 Vox significativa ad placitum cum tempore, finita, ac recta cuius nulla pars significat separatim, 

et eorum, quae de aliqua praedicantur est nota. 
5 Vox significativa ad placitum cuius aliqua pars significat separatim. 
6 Conceptus, qui aprehendit rem ut per se stantem, hoc est, que non includentem formaliter 

ipsum quando. 
7 Conceptum, qui aprehendit rem necessario et formaliter affectam ipso quando tamquam 

duorum nominum copulam identificantem, subiectoque ut potentia activa adiacentem. 



Guilherme	Henrique	Borin 

40 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

217-220) e Arriaga (1632, p. 14-15). Estes definem nome como “voz declinada pelo 
caso”8; verbo como “voz conjugada pelos tempos”9; e oração como “voz significativa 
que consta de nome e verbo entre si congruentes”10. Alguns autores da época, como 
Lossada (1743), rejeitaram essas definições de Soares Lusitano e Arriaga por 
considerá-las meramente gramaticais e não tomadas em sentido lógico. Ora, em 
todas as definições, Frei Gaspar toma os elementos do discurso como objetos e 
instrumentos da lógica, repete-se em cada a explicação de que os termos definidos 
são “tomados em sentido lógico” (logice sumptum). Portanto, provavelmente Frei 
Gaspar teria rejeitado essas definições pelo seu teor gramaticalizante. 

As explicações presentes após cada uma das definições esclarecem 
definitivamente esse ponto. O sentido lógico a que se refere Frei Gaspar indica que 
sua visão sobre o discurso era mais semiótica e epistemológica do que gramatical. 
A parte da definição de oração em que se diz que ela “em alguma parte significa 
separadamente”, a diferencia do nome e do verbo, que não significam 
separadamente. Essa diferença se funda no fato de que Frei Gaspar não considera 
partes materiais ou gramaticais do discurso, mas partes semânticas. Por exemplo, a 
palavra “notice” possui uma unidade semântica, no entanto, quando dividida em 
“not” e “ice” já não possui a mesma significação de “notice” e nem a compõe. De fato, 
tal divisão em partes eliminaria totalmente o significado original. 

A visão epistemológica de Frei Gaspar aparece nitidamente em sua discussão 
sobre os nomes transcendentes. O beneditino se pergunta se os nomes 
transcendentes podem se tornar indeterminados (infinitari). Cabe aqui esclarecer 
que tais nomes se referem aos transcendentes, que constituem o ente e os atributos 
conversíveis com o ente. Assim, os nomes “ente”, “coisa” e “algo” seriam 
transcendentes. Quanto aos nomes indeterminados, são aqueles que, adicionada 
uma negação, acabam se referindo a uma infinidade de entes. Assim, “não leão” pode 
se referir a qualquer coisa que não seja um leão, como uma mesa, um homem ou até 
mesmo um ente fictício. Cabe esclarecer que, para Frei Gaspar, os nomes 
indeterminados não são propriamente nomes, pois ele insere na sua definição de 
nome o termo “determinado”, isto é, o nome propriamente dito deve ter uma 
significação positiva. Porém, ele se pergunta se é possível um nome transcendente, 
como “ente”, “coisa” ou “algo”, se tornar indeterminado. 

Para responder a essa questão, Frei Gaspar explica uma opinião que nega a 
possibilidade da indeterminação dos nomes transcendentes. A argumentação que a 
fundamenta é atribuída a Antônio Rúbio, Francisco de Toledo e Alberto Magno. 
Ela se baseia na noção de nome indeterminado presente em Aristóteles (Da 
interpretação X, 19b 10-15), onde o Estagirita diz que os nomes indeterminados se 
referem tanto ao que existe quanto ao que não existe. Assim, na expressão “não 
ente” o termo “ente” só pode ser concebido não em toda a sua extensão conceitual, 
mas somente em uma parte dessa extensão, a saber, somente como ente fictício, 
como quimera. Conclui-se, a partir da noção aristotélica, que os nomes 
transcendentes nunca podem ser indeterminados11.É notável que, ao explicar o 
argumento, Frei Gaspar afirma que os autores entendem que o nome “não ente” não 

 
8 Vox declinata per casus. 
9 Vox coniungata per tempora. 
10 Vox significativa constans nomine et verbo inter se congruentibus. 
11 Nomina transcedentia sit ens, res, aliquid. Ad quaestionem igitur respondent aliquis negative 

cum patre Rubio, Toleto Alberto magno, et aliis. Ratio illis est, quia nomine inifnitum iuxta 
Aristoteles debet esset afirmabile tam de entibus veris, quam de fictis; atque hoc nomen 
infinitum non ens nequitur affirmari de entibus veris, quamvis possit de fictis: ergo nomen 
transcendens, vide gratia ens non potest infinitari. Explicant; quia nomen transcendens 
infinitatum, seu non ens significaret aliquod ens non conceptum sub ente in tota sua latitudine, 
de quo esset afirmabile; atque implicat ens non conceptum sub ente in tota sua latitudine, de 
quod possint affirmari non ens. (Gapar da Madre de Deus, 1748, p. 361) 



Gaspar	da	Madre	de	Deus:	um	brasileiro	perante		

o	aristotelismo	e	o	anti-aristotelismo	do	século	XVIII	

41 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

pode ser “afirmado” do ente verdadeiro. Ao usar termos como “afirmar” e 
“afirmável” e não “significar”, indica com isso que tais nomes poderiam ser usados 
como predicados em uma oração, por exemplo “quimera é não ente”. Assim, o termo 
“ente” é aqui entendido com uma restrição de sua extensão conceitual, posto que se 
entende que quimera não é um ente verdadeiro, mas fictício. 

Frei Gaspar apresenta então a tese contrária, a de que os nomes transcendentes 
podem ser indeterminados. Ele explica o argumento que fundamenta essa tese 
mostrando uma noção oposta àquela concepção aristotélica do que seria o nome 
indeterminado. Nome indeterminado, então, não seria aquele que se refere ao que 
existe (ente verdadeiro) e ao que não existe (ente fictício), mas sim aquele que, sendo 
precedido por uma negação, torna aquele nome predicável da totalidade de todos os 
entes, exceto daquele que está sendo negado. Essa definição de nome indeterminado 
torna possível tomar o termo “ente” no nome “não-ente” com uma restrição na sua 
extensão conceitual, restrição que era impossibilitada pela noção aristotélica de que 
o nome indeterminado se refere ao que existe e ao que não existe.  O conceito 
alternativo de nome indeterminado e toda a argumentação são atribuídas a Soares 
Lusitano12. 

Estabelecidas as teses opostas em disputa, Frei Gaspar se posiciona por esta 
última tese, a contrária. Contudo, apesar de discordar da noção apresentada no texto 
latino de Aristóteles, Frei Gaspar não o refuta diretamente. Pelo contrário, submete 
as afirmações aristotélicas a uma interpretação, segundo a qual, Aristóteles estaria 
se referindo tão somente a nomes particulares, como “não homem” e “não pedra”, e 
não aos nomes transcendentes13. Assim, Frei Gaspar limita o alcance das afirmações 
de Aristóteles e deixa subentendido que aqueles que negam a indeterminação dos 
nomes transcendentes, ao se basearem na noção aristotélica, teriam cometido um 
equívoco na leitura do Da interpretação. 

É interessante constatar, além disso, que a interpretação que Frei Gaspar dá 
do texto aristotélico não está presente em Soares Lusitano (1651). Este é taxativo 
em cometer o equívoco que Frei Gaspar denuncia. Soares Lusitano (1651), ao 
defender a sua tese, atacou diretamente o Estagirita. Mais ainda, Soares Lusitano 
(1651) é um dos autores que, discordando das definições aristotélicas de nome, 
verbo e oração, coloca aquelas definições gramaticais que anteriormente citamos. 
Além disso, é baseando-se justamente nessas definições anti-aristotélicas que Soares 
estabelece sua tese sobre os nomes transcendentes indeterminados. Nisso, Soares 
está seguindo Rodrigo de Arriaga e Hurtado de Mendonza. Frei Gaspar, assim, 
parece acolher uma tese presente em Soares Lusitano e Arriaga, mas sem absorver 
os aspectos de anti-aristotelismo flagrantes em tais autores. 

Esse posicionamento que afirma a possibilidade da indeterminação dos nomes 
transcendentes sem discordar de Aristóteles não é novo. Ele já estava presente no 
tomista Antônio Rúbio (1625), cujo argumento é o mesmo que Frei Gaspar atribui 
erroneamente a Soares Lusitano. Portanto, Frei Gaspar também atribuiu 
erroneamente a Rúbio aquela tese que nega a indeterminação dos nomes 
transcendentes. Nesse sentido, ele está mais próximo de Rúbio do que de Soares 

 
12 Contrariam sentantiam tenent Suarius Lusitanus, et alii asserunt que nomina transcendentia 

potest infinitari. Ratio illis est; qui ad nomen infinitum sole requiritur quod eo praefigantur 
negatio, quae tollat ei determinatam significationem, et affirmaretur de omnibus, excepto illo, 
de que negatur; atqui hoc certe convenit nomini transcendenti infinitato, vide gratia, non enti; 
si quidem non ens affirmatur de omnibus praeter ens verum. (Gaspar da Madre de Deus, 1748, 
p. 361-362) 

13 Haec secunda sententia est probabilior. Ideo ad rationem contrariam dici potest, Philosophum, 
dum asserit nomen infinitum debere afirmari tam de entibus veris, quam de fictis sole loqui 
de illis nominibus, quae communius infinitari solet, ut non homo, non lapis, etc; nec de omnibus 
absolute. (Gaspar da Madre de Deus, 1748, p. 362) 



Guilherme	Henrique	Borin 

42 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

Lusitano. Ainda assim, sua menção a Soares Lusitano mostra que ele pretendia 
acolher parcialmente contribuições de autores anti-aristotélicos. 

O diálogo com esses autores fica nítido quando Frei Gaspar se baseia em 
Arriaga para responder à questão sobre a indeterminação dos verbos na proposição. 
Como os Conimbrinceses (1606) notam, essa questão surgiu de uma omissão 
presente nas traduções latinas de Aristóteles. Nestas, o Estagirita diz que a 
composição da proposição se faz a partir do nome e do verbo ou do nome 
indeterminado e do verbo, sem indicar uma proposição composta com o verbo 
indeterminado. Daí se deduzia que um verbo indeterminado, como “não correr”, não 
permanece indeterminado quando colocado numa proposição. Ao estar inserido 
nela, o verbo ficaria determinado e tornaria negativa a proposição, como em “Pedro 
não corre”. 

Embora Frei Gaspar não mencione os autores que defendiam essa 
impossibilidade do verbo se indeterminar na proposição, Antônio Rúbio (1625) 
atribui essa opinião aos antigos intérpretes de Aristóteles, como Boécio e Alberto 
Magno. Na escolástica moderna, porém, ela também foi seguida por Caramuel y 
Lobkowitz (1642), que a atribuiu a Tomás de Aquino. Na contramão destes, a 
possibilidade de indeterminação do verbo na proposição foi defendida por Soares 
Lusitano (1651), que seguiu nisso os Coninimbricenses, e por Rúbio (1625), que a 
atribui também a Agostinho Nifo, Francisco de Toledo, Domingo de Soto e Tomás 
de Mercado. 

Em meio a esse debate, uma posição intermediária foi proposta por Rodrigo de 
Arriaga (1632). É essa posição que é seguida por Frei Gaspar quando explica que 
as duas opiniões em disputa podem ser conciliadas. Essa conciliação está baseada na 
identidade semântica entre o verbo e o predicado, como “corre” e “corredor”. Assim, 
a oração “Pedro não corre” torna-se, no uso comum da linguagem (in more, de facto), 
uma proposição negativa equivalente à “Pedro não é corredor”, onde o nexo entre 
predicado e sujeito é negado. Por outro lado, uma análise rigorosa da linguagem 
revela a possibilidade de se entender a mesma oração como uma proposição 
afirmativa equivalente à “Pedro é não-corredor”, onde o predicado “não corredor” 
e, consequentemente, o verbo a ele equivalente (não corre) seriam indeterminados, 
ao passo que o nexo entre predicado e o sujeito não seria negado14. Essa conciliação 
baseada em Arriaga é significativa, na medida em que Arriaga (1632) não adota as 
definições aristotélicas defendidas por Frei Gaspar, mas aquelas definições 
gramaticais de teor anti-aristotélico que ele criticara. Assim, Frei Gaspar está 
decididamente estabelecendo um diálogo com essa tendência, absorvendo suas 
contribuições no seio de seu aristotelismo. 

 

4 Considerações finais 

Os estudos recentes sobre as instituições de ensino ibéricas e coloniais 
comprometidas com a metodologia escolástica têm revelado uma situação mais 
complexa do que simples subserviência ou cópia de modelos organizacionais de uma 
instituição para outra. Na verdade, as interconexões institucionais se apresentam 
como uma rede de difusão de ideias, métodos e textos, sem excluir adaptações aos 

 
14 Hic inquiri solet: utrum verbum possit infinitari in propositione? Negant aliqui, affirmantibus 

aliis. Omnis conciliari possunt, si dicamus cum patre Arriaga non esset in more verba infinitare; 
in rigore tamen infinitari potest. Ratio utriusque est; quia in haec propositione: “Petrus non 
currit”, potest negari sola verbi significatio, non verum eius nexus, in quo casum infitatur 
verbum “curro”, et propositio facit hunc sensum: “Petrus est non currens”: ac de facto non 
ita solemus tales propositiones intelligere, sed in sensu mere negativo, ita ut [aliquotiens?] 
propositio facit hunc sensum: “Petrus non est currens”, ubi negatur nexus, et non infinitatur 
verbum curro. (Gaspar da Madre de Deus, 1748, p. 363-364) 



Gaspar	da	Madre	de	Deus:	um	brasileiro	perante		

o	aristotelismo	e	o	anti-aristotelismo	do	século	XVIII	

43 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

respectivos contextos locais. Isso nos sugeriu que, possivelmente, também a própria 
produção filosófica fosse mais complexa, revelando um processo de reelaboração 
crítica de ideias e não um seguimento subserviente de uma determinada tradição ou 
de autores que tiveram uma influência global. 

A disseminação desses autores repercutiu na produção da obra filosófica de 
Frei Gaspar. Assim, ao analisarmos a forma como Frei Gaspar utiliza os autores 
que referencia, é nítido que Aristóteles constitui a referência principal no seu 
pensamento sobre os conceitos de nome, verbo e oração. Mas, nas questões 
complementares que emergem na discussão desses conceitos, o beneditino cita 
explicitamente Soares Lusitano e Arriaga, representantes de posições anti-
aristotélicas, cuja tendência era a de gramaticalizar os conceitos de lógica. Assim, 
Frei Gaspar aceita uma opinião de Soares Lusitano, mas se baseando no argumento 
do tomista Antônio Rúbio. Por sua vez, na questão da indeterminação do verbo na 
proposição, abandona tanto Rúbio quanto Soares Lusitano para aderir a uma 
posição conciliadora baseada em Arriaga. 

A partir da análise, podemos agora responder ao problema que levantamos. 
Nos perguntamos como ocorreu a recepção de tradições filosóficas difundidas 
globalmente no contexto brasileiro durante o período colonial, mais 
especificamente, na obra de Frei Gaspar da Madre de Deus. Constatamos que Frei 
Gaspar absorve, por certo, filosofias difundidas globalmente. Mas essa absorção não 
o torna um mero repetidor de posições teóricas. Ao que tudo indica, o aristotelismo 
de Frei Gaspar abre-se ao diálogo com autores de posições anti-aristotélicas, no 
sentido de repensar criticamente e produzir uma filosofia cuja metodologia 
subjacente está comprometida em sintetizar as posições discordantes do seu tempo 
disponibilizadas pela globalização do conhecimento. 

 

Referências 

ARISTÓTELES. Órganon: Categorias, Da interpretação, Analíticos anteriores, Analíticos 

posteriores, Tópicos, Refutações sofísticas. São Paulo: Edipro, 3. ed., 2016 (Série 

Clássicos Edipro).  

ARRIAGA, Roderico de. Cursus Philosophicus. Parisiis: apud Martinum Durand, 1632. 

BEZERRA, Alcídes. A filosofia na fase colonial. In: Junqueira, Celina (dir.). Moralistas do 

século XVIII. Rio de Janeiro: Documentário; Pontifícia Universidade Católica do 

Rio de Janeiro; Conselho Federal de Cultura, 1979. 

CARAMNUELy Lobkowitz, Juan. Philosophia rationalis et realis. Lovanii: Typis Everardi 

de Witte, 1642. 

CERQUEIRA, Luiz Alberto. Filosofia brasileira: ontogênese da consciência de si. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 

CONIMBRICENSES. Commentarii Collegii Conimbricensis e Societate Iesu in Universam 

Dialecticam Aristotelis Stagirita. Conimbricae: ex officina didaci Gomez Loureyro 

Universitatis Architipographi, 1606. 

DUVE, Thomas. The School of Salamanca: a case of global knowledge production. In: 

Duve, Thomas; Egío, José Luis; Birr, Christiane (ed.). The School of Salamanca: a 

case of global knowledge production. Leidein; Boston: Brill, 2021, cap. 1, p. 1-42. 



Guilherme	Henrique	Borin 

44 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	36-44	-	ISSN	1981-4534 

GASPAR da Madre de Deus. Philosophia platonica seu cursus philosophicus rationalem, 

naturalem et transnaturalem philosophiam seu Logicam, Physicam et Metaphysicam 

completens. Rio de Janeiro: [Arquivo do mosteiro de São Paulo], 1748. 

HEIDER, Daniel. Universals in second scholasticism: a comparative study with focus on the 

theories of Francisco Suárez S.J. (1548-1627), João Poinsont O.P. (1589-1644), and 

Bartolomeo Mastri da Meldola O.f.M. Conv. (1602-1673), Boaventura Belluto 

O.f.M. Conv. (1600-1676). Amsterdam: Johan Benjamins Publishing Company, 

2014. 

LANZA, Lídia; Toste, Marco. The influence of Salamanca in the iberian peninsula: the 

case of the Faculties of Theology of Coimbra and Evora. In: DUVE, Thomas; 

EGÍO, José Luis; Birr, Christiane (ed.). The School of Salamanca: a case of global 

knowledge production. Leiden: Brill, 2021, cap. 4, p. 120-168. 

LOSSADA, Ludovico de. Institutiones dialecticae ad primam partem breviti philosophici cursus 

pertinentes. Salmanticae: ex typographia Antonii Villargordo, 1743. 

LUNA, Joaquim G. de. Os monges beneditinos no Brasil: esboço histórico. Rio de Janeiro: 

Edições Lumen Christi, 1947. 

MARQUES, Lúcio Álvaro. Em busca da filosofia colonial brasileira. Veritas, Porto Alegre, 

v. 1, n. 1, p. 1-12, 2021. 

MARQUES, Lúcio Álvaro. Logic in brazilian colonial corpora. Revista de Filosofia Aurora, 

Curitiba, v. 35, n. 1, p. 1-19, 2023. 

MATTOS, Carlos de. Trechos de Frei Gaspar da Madre de Deus. Revista brasileira de 

Filosofia, [S.l.], v. 22, n. 85, p. 70-86, 1972. 

MATTOS, Carlos de. Frei Gaspar da Madre de Deus. Revista brasileira de Filosofia, [S.l.], 

v. 20, n. 78, p. 222-225, 1970. 

PICH, Roberto Hofmeister. Frei Gaspar da Madre de Deus e a Philosophia Platonica:  

um estudo introdutório. Classica boliviana, [S.l.], n. 12, p. 425-493, 2023. 

ROCHA, Illana Peliciari. A expulsão dos jesuítas: desdobramentos na educação do Brasil 

Colonial. In: Marques, Lúcio Álvaro (org.). Contra Sócrates. Porto Alegre, RS: 

Editora Fundação Fênix, p. 151-166, 2019. 

RÚBIO, Antônio. Logica mexicana. Lugduni: sumptibus Ioannis Pillehotte, 1625. 

SOARES Lusitani, Francisci. Cursus philosophicus in quatuor tomos distributus [...]. Tomus 

Primus. Conimbricae: Typis Pauli Craesbeeck, 1651. 

TAUNAY, Affonso d’Escragnolle. Frei Gaspar da Madre de Deus – Biographia do autor. 

In: Gaspar da Madre de Deus. Memórias para a história da capitania de São Vicente. 

São Paulo: Weiszflog, 1920a, p. 9-75. 

TAUNAY, Affonso d’Escragnolle. As obras philosophicas de Frei Gaspar da Madre de 

Deus. In: Gaspar da Madre de Deus. Memórias para a história da capitania de São 

Vicente. São Paulo: Weiszflog, 1920b, p. 94-99. 


