
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	97-115	

	

Este	artigo	foi	originalmente	publicado	como	“Investigative	and	suspensive	scepticism”,	
European	Journal	of	Philosophy	22(4):	653-73,	ISSN	0966-8373,	©	2012	John	Wiley	&	
Sons	 Ltd.	 Agradecemos	 ao	 autor	 e	 à	 editora	 a	 permissão	 para	 publicar	 a	 presente	
tradução.	

97 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

 
CETICISMO INVESTIGATIVO E SUSPENSIVO 

 
 

 
Filip Grgić	

Instituto de Filosofia de Zagreb, Croácia 
Email: filip@ifzg.hr 

 
Tradução: Plínio Junqueira Smith	

Unifesp 
Email: plinio.smith@gmail.br 

 
Resumo: Sexto Empiricus retrata os céticos pirrônicos de duas formas radicalmente 
diferentes. Por um lado, descreve-os como investigadores ou examinadores, insistindo 
que o que os distingue de todas as outras escolas filosóficas é a persistência na 
investigação. Por outro lado, insiste em que a principal caraterística da atitude pirrônica 
é a suspensão do juízo sobre tudo. Muitos argumentaram que não é possível uma 
descrição consistente do ceticismo sextiano como sendo ao mesmo tempo investigativo 
e suspensivo. O principal obstáculo à caraterização do pirronismo como investigativo e 
suspensivo é o fato de parecer que os céticos maduros, depois de terem suspendido o 
juízo e assim atingido a tranquilidade, não têm motivação para continuar investigando. 
Qualquer investigação em que pareçam estar interessados depois de terem suspendido 
o juízo é a refutação de crenças (relevantes) necessárias para manter a tranquilidade. 
Tento mostrar que a remoção da perturbação dos céticos maduros não significa ipso 
facto a remoção do desejo de conhecimento. Isto porque a perturbação não é apenas uma 
questão de desejo insatisfeito, mas da crença de que uma das aparências opostas tem de 
ser verdadeira ou, mais genericamente, da crença de que a verdade é o único objetivo 
epistêmico valioso. Tendo abandonado esta crença, os céticos podem ainda se empenhar 
em investigações filosóficas. Isto porque Sexto não supõe que a filosofia é a procura da 
verdade: é-o apenas para os dogmáticos. Num sentido mais geral, aplicável também aos 
céticos, a filosofia é apenas uma investigação sobre certas coisas e, para os céticos, o seu 
objetivo epistêmico continua em aberto. 

 

1 Introdução 

Há um problema notório na descrição do ceticismo pirrônico feita por Sexto 
Empírico. Por um lado, ele retrata os pirrônicos como investigadores ou 
examinadores (skeptikoi), insistindo que o que os distingue de todas as outras escolas 
filosóficas é a persistência na investigação. Essa concepção é apresentada de forma 
mais evidente logo no início dos seus Esboços pirrônicos:  

 

Quando as pessoas investigam algum assunto, o resultado provável é 
ou uma descoberta, ou uma negação da descoberta e uma confissão de 
inapreensibilidade, ou então uma continuação da investigação. É por 
isso, sem dúvida, que também no caso das investigações filosóficas, 
alguns disseram ter descoberto a verdade, outros afirmaram que ela 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

98 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

não pode ser apreendida, e outros ainda estão investigando. Aqueles 
que são chamados dogmáticos no sentido próprio da palavra pensam 
que descobriram a verdade - por exemplo, as escolas de Aristóteles e 
Epicuro e os estoicos, e alguns outros. As escolas de Clitômaco e 
Carnéades, e outros acadêmicos, afirmaram que as coisas não podem 
ser apreendidas. E os céticos ainda estão investigando. (PH 1.1-3)1 

 

Por outro lado, Sexto diz que os pirrônicos vieram a buscar a verdade para alcançar 
a tranquilidade (ataraxia), que se seguiu à suspensão do juízo (1.26, 29). Ele insiste 
em que a principal caraterística da atitude pirrônica é a suspensão do juízo sobre 
tudo, ou seja, a retenção de crenças sobre a forma como as coisas realmente são, 
seguindo apenas as maneiras como elas aparecem. Assim, os céticos pirrônicos são 
retratados por Sexto de duas formas radicalmente diferentes – como investigadores 
persistentes e como suspensores de juízos – e a questão natural, e amplamente 
discutida, é se é possível dar uma explicação unificada do ceticismo sextiano. Mais 
precisamente, há dois problemas principais com a caraterização do pirronismo feita 
por Sexto. Em primeiro lugar, com que base pode ele afirmar, na citação acima, que 
é o fato de estarem empenhados numa investigação perpétua, e não o seu resultado, 
que distingue os pirrônicos dos outros? Em segundo lugar, como atribuir 
consistentemente ambas as caraterísticas do pirronismo aos céticos maduros,2 isto 
é, àqueles que afirmam ter alcançado a tranquilidade por meio da suspensão do juízo 
e que, por isso, parecem não ter qualquer motivação para continuar investigando? 
Muitos argumentaram que não é possível dar essa explicação consistente e que se 
deve ver o ceticismo sextiano, não como um ceticismo investigativo, mas como um 
ceticismo suspensivo. A consequência dessa interpretação é que devemos desconfiar 
de chamar ao ceticismo sextiano um tipo de filosofia, apesar de ser assim que Sexto 
o descreve.3 Assim, Jonathan Barnes: “sempre que um professor emérito já não é um 
professor, certamente que um filósofo cético já não é um filósofo. O ceticismo 
sextiano não é uma filosofia: é uma reforma da filosofia”.4 

Apesar de existirem algumas razões fortes a favor dessa conclusão (algumas 
das quais serão analisadas na seção 2), penso que também existem razões para 
simpatizar mais com Sexto. Para ver quais são essas razões, analisarei mais de perto 
quais são, segundo Sexto, as principais fontes de perturbação (seção 3) e farei 
algumas distinções sobre a noção de suspensão do juízo (seção 4). Finalmente (seção 
5), defenderei que existe, afinal, um sentido em que o ceticismo sextiano é 
simultaneamente suspensivo e investigativo, embora admita que isto requer uma 
leitura algo caridosa (espero que não demasiado caridosa) de Sexto. 

 

2 Razões a favor do ceticismo suspensivo 

Sexto diz que, enquanto os dogmáticos afirmam ter descoberto a verdade, os céticos 
ainda estão investigando. Há dois problemas distintos, mas relacionados com essa 

 
1 A abreviatura “PH” refere-se aos Esboços pirrônicos (de acordo com o título grego Purrhôneioi 

hupotupôseis) e a abreviatura “M” ao Adversus Mathematicos (sigo a convenção e considero que 
inclui tanto o Adversus Mathematicos no sentido próprio - isto é, seis livros contra as artes liberais 
- como os tratados Contra os lógicos, Contra os físicos e Contra os éticos). Todas as traduções de PH 
são de Annas e Barnes 2000, ocasionalmente com modificações. 

2 Utilizarei os termos “pirrônico” e “cético” indistintamente. 
3 Por exemplo, em PH 1.4, 5, 11, 236; 2.6, 9; M 7.30, 8.191. 
4 Barnes 2007: 329. Ver também Striker 2001. 



Filip	Grgić	

99 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

afirmação. Em primeiro lugar, por que razão Sexto quereria negar aos dogmáticos 
o título de investigadores, uma vez que, aparentemente, eles estão envolvidos em 
investigações, tal como os pirrônicos? Segundo, como pode afirmar que os céticos 
“ainda estão investigando”, uma vez que também diz que suspendem o juízo sobre 
tudo? 

A sugestão de Sexto de que os dogmáticos não são investigadores pode 
querer dizer que eles são tão presunçosos a ponto de afirmarem ter descoberto todas 
as proposições verdadeiras e que a filosofia está concluída. Ou, ainda, a sua ideia 
pode ser que os dogmáticos pensam que descobriram todas as verdades gerais e 
básicas, como, por exemplo, os epicuristas pensam que descobriram que o atomismo 
é verdadeiro. Ora, se é verdade que Sexto mostra uma notável falta de interesse 
pelos movimentos filosóficos de sua época,5 o que pode levar a pensar que ele está 
realmente sugerindo algo neste sentido, é, no entanto, improvável que seja isso que 
ele tem em mente na abertura dos Esboços. Com efeito, ele não pode negar que há 
filósofos dogmáticos à sua volta fazendo alguma investigação e, mesmo que acredite 
que os dogmáticos contemporâneos estão convencidos de que encontraram todas as 
verdades gerais e básicas, não pode negar que estão empenhados em investigações 
particulares dos pormenores das suas doutrinas.  

Por isso, talvez o que Sexto esteja sugerindo seja o seguinte: para qualquer 
p que tenha sido objeto de investigação filosófica e acerca da qual os dogmáticos 
afirmaram ter descoberto se é verdadeira ou falsa, os céticos ainda estão 
investigando se é verdadeira ou falsa. No entanto, isso não é suficiente, uma vez que 
o nosso problema é precisamente o fato de que, de acordo com a descrição de Sexto 
dos céticos maduros, parece que se deveria substituir “ainda estão investigando se 
é verdadeira ou falsa” por “suspendem o juízo sobre se é verdadeira ou falsa”. Outra 
possibilidade é que Sexto está sugerindo que, enquanto os dogmáticos afirmaram 
com segurança que p é verdadeira ou falsa e, portanto, concluíram as suas 
investigações, os pirrônicos são investigadores porque, apesar de terem suspendido 
o juízo, estão abertos a novas investigações. Ora, é verdade que a atitude dos 
pirrônicos em relação ao resultado da sua investigação difere da atitude de outros 
filósofos na medida em que os pirrônicos qualificam fortemente a sua suspensão e 
admitem que é apenas provisória.6 Afirmam apenas que, no que diz respeito às suas 
capacidades intelectuais atuais ou no que diz respeito aos argumentos que 
examinaram até agora, são forçados a suspender o juízo. Assim, admitem que estão 
abertos à possibilidade de existirem mais alguns argumentos decisivos a favor da 
verdade ou da falsidade de p e que, quando alguém apresentar esses argumentos, 
eles o examinarão com cuidado, prontos a abandonar a sua suspensão se necessário. 
No entanto, isso não pode fazer dos pirrônicos investigadores no sentido relevante, 
uma vez que não é isso que Sexto diz no início dos Esboços: diz que ainda estão 
investigando (eti zêtousin), não que são capazes de investigar. Além disso, deixa claro 
que os pirrônicos são chamados investigadores em virtude da sua atividade 
inquiridora (energeia, 1.7), e não em virtude da sua prontidão para investigar. A 
prontidão para investigar, mesmo depois de o objetivo da investigação ter sido 
alcançado, pode ser uma virtude intelectual importante, mas não é específica dos 
pirrônicos: é uma virtude de qualquer investigador sério e responsável.  

 
5 A última referência datável na obra de Sexto é a do imperador Tibério (42 a.C.-37 d.C.) (PH 

1.84), enquanto a maioria dos estudiosos o situa no final do século II d.C. Parece que não 
discute os movimentos filosóficos que surgiram depois do século I a.C. Ver House 1980: 227-
31; Floridi 2002: 2-5. 

6 Para várias formas de qualificação da suspensão dos céticos, ver, sobretudo, PH 1.187-208. 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

100 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

Outra possibilidade é que os pirrônicos sejam investigadores porque estão 
constantemente empenhados em mostrar como suspender o juízo. Atuam como 
médicos e têm um compromisso filantrópico para remover as doenças que afetam 
aqueles – tanto filósofos doutrinários como pessoas comuns – que assentem 
precipitadamente a supostas verdades.7 Assim, antes de terem descoberto que a 
tranquilidade resulta da suspensão do juízo, estavam empenhados na investigação 
da verdade; depois, a sua investigação tomou a forma de terapia. Por isso, eles vão 
sempre mais longe do que os dogmáticos, pois tentam demonstrar que, para cada 
proposição que foi aceita pelos dogmáticos como verdadeira, existe uma proposição 
igualmente convincente, que induz uma pessoa a suspender o juízo.  

Essa explicação é, até certo ponto, inegavelmente correta. No entanto, o 
próprio Sexto dá a entender que o pirronismo é mais do que uma simples terapia. 
Por exemplo, na passagem citada do início dos Esboços, ele fala de investigação e 
descoberta (heuresis), e sugere que os pirrônicos estão empenhados no mesmo tipo de 
atividade que outros filósofos.8 Considere-se ainda o que ele diz sobre a 
nomenclatura do ceticismo: 

 

A orientação cética é também chamada [1] investigativa (zetetike), pela 
sua atividade de investigar (zêtein) e examinar (skeptesthai); [2] 
suspensiva (ephektikê), pelo afeto (pathos) que surge no investigador 
após a investigação. [3] Aporético, quer [3a] (como alguns dizem) 
pelo fato de estar em aporia (aporein) e investigar tudo, quer [3b] pelo 
fato de não saber (amêchanein) se deve concordar ou negar; e [4] 
pirrônico, pelo fato de Pirro nos parecer ter-se ligado ao ceticismo de 
forma mais sistemática e evidente do que qualquer outro antes dele. 
(1.7) 

 

Aparentemente, [1] é a mesma caraterização que se encontra no início dos Esboços. 
Presumivelmente, [2] e [3b] referem-se ao mesmo tipo de estado mental, uma vez 
que a suspensão do juízo é “a paralisação do intelecto, devido à qual não rejeitamos 
nem postulamos nada” (1.10), ou um estado em que o intelecto “está suspenso de 
modo a não postular nem rejeitar nada” (1.196), o que parece equivaler ao mesmo 
que estar sem saber se deve assentir ou negar. Quanto a [3a], ao dizer que o 
ceticismo está em aporia sobre tudo, Sexto talvez tenha em mente o procedimento 
cético de estabelecer oposições, no qual cada proposição é refutada opondo-lhe uma 
proposição equipolente.9 Assim, se deixarmos de lado o título histórico [4], ficamos 
com a caraterização do ceticismo como suspensivo ([2], [3b]) e investigativo, e 
este último divide-se ainda em investigativo num sentido mais amplo e não 
especificado (o início de PH, [1]) e investigativo no sentido de “refutativo” ([3a]). 
Pode-se encontrar uma conceção dual semelhante do ceticismo no início de Contra 
os Lógicos (M 7.1), quando Sexto descreve a atividade dos céticos como, por um lado, 
“investigando sobre as coisas por nós próprios” e, por outro, “refutando os 
dogmáticos”. Embora não seja claro de imediato exatamente no que está pensando, 

 
7 Sobre as inclinações filantrópicas dos céticos, ver PH 3.280-1; Annas 1993: 245-8; Machuca 

2006. 
8 Ver Perin 2010: 8. 
9 Sobre a aporia em Sexto, ver Woodruff 1988: esp. 141-3, que argumenta, no entanto, que Sexto 

não se sente confortável em chamar à sua própria posição “ceticismo aporético”, e que este 
título deveria ser reservado para o anterior renascimento pirrônico, o de Enesidemo e Agripa. 



Filip	Grgić	

101 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

é óbvio que implica que a refutação é apenas uma parte da investigação cética, e não 
a sua totalidade.  

Assim, pelo menos alguns textos sugerem que há mais na investigação 
cética do que induzir a suspensão por meio da refutação. Talvez se possa ver essa 
dupla caraterização da investigação cética como uma questão da forma como Sexto 
apresenta o ceticismo. Embora esteja obviamente consciente das importantes 
diferenças que existem entre as várias fases da história do pirronismo, ele faz, no 
entanto, especialmente nos primeiros capítulos dos Esboços, uma descrição 
basicamente a-histórica. Devemos notar, no entanto, que o seu relato se aplica a 
pelo menos três grupos de pirrônicos, que diferem, quer historicamente, quer no 
que diz respeito ao seu estatuto dentro da escola, e algumas caraterísticas que Sexto 
atribui ao pirrônico enquanto tal pertencem-lhe porque pertencem de fato a algum 
desses grupos. Em primeiro lugar, algumas das suas afirmações aplicam-se aos 
fundadores do movimento pirrônico, ou protocéticos, que foram os primeiros a 
embarcar na investigação cética na esperança de alcançar a tranquilidade através da 
descoberta da verdade (1.12; 1.26, citados abaixo). Em segundo lugar, há os céticos 
maduros, que suspendem o juízo sobre tudo e, por isso, gozam de uma vida 
tranquila. Por fim, há aqueles que podem ser chamados de aspirantes a céticos, ou 
seja, aqueles que aderem ao movimento pirrônico e ainda não atingiram a 
tranquilidade. Assim, pode dizer-se que Sexto, em 1.7, atribui ao pirronismo, 
atemporalmente, caraterísticas que, na realidade, pertencem a várias fases da sua 
história e a vários grupos dentro da escola. Os pirrônicos foram primeiro, digamos 
no início do seu movimento no século IV a.C., investigadores da verdade (note-se o 
pretérito perfeito em PH 1.12, 26; M 1.6, citado parcialmente abaixo); depois 
suspenderam o juízo ([2]), alcançaram a tranquilidade, e assim se tornaram os 
céticos maduros; as gerações posteriores de pirrônicos, tanto os céticos maduros 
como os aspirantes a céticos que querem alcançar a tranquilidade, estão empenhados 
nas refutações ([3a]), que também resultam no estado de perplexidade ou suspensão 
([3b]) - daí que [1]-[3b] não possam ser todos atribuídos a um cético maduro. Ou 
seja, os pirrônicos são simultaneamente investigadores e suspensores do juízo, 
porque foram investigadores da verdade e agora são suspensores do juízo, 
empenhados na investigação refutativa. 

Há algumas dificuldades sérias com essa interpretação. Não explica porque 
Sexto abre os Esboços da forma como o faz, escolhendo a investigação como a 
caraterística dominante do pirronismo. De fato, “investigação” em 1.1-3 certamente 
não se refere à atividade de refutação. Também não pode referir-se à atividade de 
procura da verdade dos protocéticos, uma vez que Sexto não pode negar que outros 
grupos de filósofos também se dedicavam a essa atividade. O seu argumento pode 
ser que o pirronismo é a única filosofia verdadeiramente investigativa porque a sua 
história inclui os dois tipos principais de investigação: a procura da verdade e a 
refutação. Isto significaria, no entanto, que ele quer sugerir que os dogmáticos não 
estão empenhados em refutar as doutrinas uns dos outros (e dos céticos); mas não 
há nenhuma razão óbvia para tal sugestão.10 Além disso, de acordo com tal 
explicação, os céticos maduros não estão preocupados em encontrar a verdade 
somente por causa do fracasso dos seus predecessores. Assim, não só se retiraram 
da filosofia, como se retiraram sem nunca terem se empenhado na busca da verdade.  

Embora eu não afirme que essa interpretação esteja totalmente errada, creio 
que é possível oferecer uma explicação mais atrativa. Presumivelmente, o principal 

 
10 Sexto argumenta, em PH 2.1-10, que os dogmáticos não podem contestar as afirmações uns 

dos outros, mas o seu argumento é dialético e, em todo o caso, dificilmente pode ser lido nas 
linhas iniciais dos Esboços. 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

102 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

obstáculo à caraterização dos céticos maduros como investigadores persistentes da 
verdade é o pressuposto de que os pirrônicos estão exclusivamente interessados em 
alcançar a tranquilidade. Assim, um passo importante para fornecer uma 
interpretação coerente do ceticismo pirrônico como sendo simultaneamente 
suspensivo e investigativo consistiria em mostrar que os pirrônicos têm um 
interesse na investigação que é independente do seu interesse em alcançar a 
tranquilidade.11 Para ver se esse interesse pode ser encontrado, permitam-me que 
comece por analisar mais de perto quais são, segundo Sexto, as principais fontes de 
perturbação. 

 

3 As fontes da perturbação 

Há duas fontes principais de perturbação que se podem discernir nos escritos de 
Sexto:  

 

(a) Uma fonte de perturbação é o conflito de aparências, ou seja, o fato 
de aparecer que p e que não-p.  

 

(b) Uma fonte de perturbação é a crença de que algo é por natureza 
(isto é, objetiva ou absolutamente) bom ou mau. Se acreditar que algo 
é bom por natureza e se o possuir, uma pessoa ficará perturbada porque 
fará tudo para não o perder; e se não o possuir, ficará perturbada porque 
fará tudo para o obter. (Inversamente, se acreditar que algo é mau por 
natureza.)12 

 

Embora Sexto discuta (a) e (b) num único capítulo (PH 1.25-30, citado parcialmente 
abaixo) sem sugerir qualquer diferença entre as duas explicações, elas 
aparentemente diferem em pelo menos dois aspectos importantes. Primeiro, diferem 
no que respeita ao papel que atribuem à crença na produção da perturbação. 
Enquanto a crença de que as coisas têm valor positivo ou negativo é a principal 
fonte de perturbação de acordo com (b), (a) diz que podemos ficar perturbados 
porque algo nos aparece de formas contraditórias, independentemente de as 
aparências em questão incluírem crenças ou não. Em segundo lugar, (a) e (b) diferem 
no que diz respeito ao fato de exigirem métodos diferentes para eliminar a 
perturbação. À primeira vista, pode-se remover a perturbação do tipo (a) 
simplesmente encontrando a verdade, ou seja, descobrindo qual das aparências em 
conflito é verdadeira. Por outro lado, pode-se remover a perturbação do tipo (b) 
simplesmente eliminando a crença incômoda de que existe algo que é por natureza 
bom ou mau. Assim, na medida em que se vê a atividade dos pirrônicos como 
dirigida a um objetivo, i. e., a eliminação da perturbação, pode-se descrevê-la de duas 
formas aparentemente incompatíveis: como uma procura da verdade e como um 
projeto de eliminação de uma classe problemática de crenças. 

Poder-se-ia tentar novamente resolver ou, pelo menos, aliviar esse 
problema, argumentando que se trata apenas de uma questão de apresentação a-
histórica, por parte de Sexto, de diferentes fases na história do pirronismo. Assim, 

 
11 Ver Perin 2010: 7-32, que defende que, para os pirrônicos, a descoberta da verdade é um fim 

em si mesmo. 
12 Para (a), ver PH 1.12, 26; para (b), ver PH 1.27-8; M 11.112-17. 



Filip	Grgić	

103 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

poder-se-ia argumentar que a perturbação do tipo (a) afligia os protocéticos, que 
tentavam removê-la encontrando a verdade, enquanto o tipo (b) é caraterístico dos 
filósofos dogmáticos e das pessoas comuns, que são, por isso, objeto da terapia dos 
céticos maduros. Embora não exista um tipo único de perturbação e de método para 
a sua remoção que tenha estado no foco do pirronismo ao longo da sua história, tem 
sentido dizer que a principal caraterística do pirronismo é o fato de ter como 
objetivo alcançar a tranquilidade através da investigação. Pode-se concluir que algo 
desse tipo é, de fato, a estratégia de Sexto da forma como organiza a sua discussão 
sobre o objetivo do ceticismo em PH 1.26-9: 

 

[1] Pois os céticos começaram a fazer filosofia para decidir entre as 
aparências e para apreender quais são verdadeiras e quais são falsas, de 
modo a ficarem tranquilos; mas depararam-se com uma disputa 
equipolente e, sendo incapazes de a decidir, suspenderam o juízo. E 
quando suspenderam o juízo, a tranquilidade em questões de opinião 
seguiu-se fortuitamente. 

 

[2] Porque aqueles que pensam que as coisas são boas ou más por 
natureza estão perpetuamente perturbados. Quando lhes falta o que 
acreditam ser o bem, consideram-se perseguidos por males naturais e 
perseguem o que (assim pensam) é bom. E quando adquirem essas 
coisas, experimentam mais problemas; pois ficam exultantes além da 
razão e da medida e, com medo da mudança, fazem qualquer coisa para 
não perder o que acreditam ser bom. Mas aqueles que, por natureza, 
não determinam o que é bom ou mau, não evitam nem perseguem nada 
com intensidade, e por isso estão tranquilos. 

 

[3] Uma história contada sobre o pintor Apeles aplica-se aos céticos. 
Dizem que ele estava a pintar um cavalo e queria representar no seu 
quadro a espuma na boca do cavalo; mas não conseguiu, de tal forma 
que desistiu, pegou na esponja onde tinha estado a limpar as cores do 
pincel e atirou-a contra o quadro. E quando atingiu o quadro, produziu 
uma representação da espuma do cavalo. Ora, os céticos esperavam 
adquirir tranquilidade decidindo as anomalias do que aparece e do que 
se pensa e, não o podendo fazer, suspenderam o juízo. Mas quando 
suspenderam o juízo, a tranquilidade seguiu-se como que 
fortuitamente, como uma sombra segue um corpo. 

 

[1] e [3] estão escritos no pretérito perfeito e, ao que parece, referem-se aos céticos 
do passado, que se perturbavam por notarem que as coisas aparecem de forma 
contraditória. A sua perturbação não se devia à razão referida em [2], pois não 
acreditavam que uma das aparências do bem fosse verdadeira ou falsa. Por outro 
lado, [2] está escrito no presente do indicativo e aplica-se aos filósofos dogmáticos 
e às pessoas comuns, cuja perturbação aparentemente não se deve a qualquer 
conflito ou anomalia, mas a terem crenças definidas de que certas coisas são boas ou 
más por natureza. [2] está inserido entre a [1] e a [3] sem qualquer transição ou 
explicação óbvia; a primeira frase de [3] é uma continuação natural da última frase 
de [1], e não de algo dito em [2]. Assim, Sexto não se preocupa em fazer uma 
distinção clara entre os dois casos, mas mistura-os numa única descrição do objetivo 
dos céticos. 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

104 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

Há, no entanto, um aspeto comum a (a) e (b), uma vez que Sexto sugere que, 
em ambos os casos, o objetivo não é a tranquilidade enquanto tal, mas uma forma 
específica da mesma, ou seja, a tranquilidade em matéria de opinião (en tois kata 
doxan, 1.25; en tois doxastois, 1.26), 30). As questões de opinião são coisas sobre as 
quais existe um desacordo insolúvel entre as pessoas comuns e os filósofos, e que 
são, portanto, não evidentes (ver, por exemplo, M 2.53). Assim, tendo removido a 
perturbação dos tipos (a) e (b), o cético não se perturba com nada que esteja sujeito 
a desacordo, embora ainda se perturbe com coisas que lhe são impostas (1.29). Isso 
é claro no que respeita à perturbação do tipo (b): uma vez que as pessoas discordam 
sobre o que é bom por natureza, trata-se de uma questão de opinião, e o bem é uma 
coisa não evidente. Assim, uma pessoa que tenha removido a perturbação do tipo 
(b) não é perturbada no que diz respeito a essa questão particular de opinião, porque 
não tem a crença de que existe algo que seja bom por natureza. No que diz respeito 
à perturbação do tipo (a), contudo, isto não é imediatamente claro: porque é que a 
remoção da perturbação devido ao conflito de aparências traria tranquilidade em 
questões de opinião? Para ver porque isso pode ser assim, examinemos mais de perto 
para o que é exatamente perturbador no conflito de aparências.  

Há duas condições que são claramente necessárias para que um conflito de 
aparências seja descrito como perturbador: uma pessoa deve ser ignorante quanto a 
qual das aparências é verdadeira e deve ter um desejo de saber. Assim, como Casey 
Perin argumentou recentemente, “[o] cético sente-se perturbado pelo seu fracasso 
em saber se p porque o seu desejo de saber se p está insatisfeito e um desejo 
insatisfeito é, num grau ou noutro, uma fonte de perturbação” (Perin 2010: 24).13 
Ora, a ignorância e o desejo de conhecimento são, sem dúvida, condições necessárias 
e suficientes para iniciar uma investigação. Mas serão suficientes para explicar a 
perturbação dos protocéticos? Se a perturbação é apenas uma questão de desejo 
insatisfeito de conhecimento, então seria de esperar que ela pudesse ser removida 
quer por meio da satisfação do desejo quer por meio do seu abandono. Os céticos 
afirmam ter alcançado a tranquilidade por meio da suspensão do juízo. No entanto, 
a suspensão não é certamente a satisfação do desejo de conhecimento. Também não 
se pode considerá-la como o seu abandono, por várias razões. Primeira, isso nos 
levaria de volta ao nosso problema original, a falta de motivação dos céticos 
maduros para a investigação. Porque, se a fonte da perturbação dos protocéticos é 
somente o desejo insatisfeito de conhecimento e se suspender o juízo é abandonar 
esse desejo, então os céticos maduros não têm motivação para a investigação. Eles 
podem ter uma motivação para remover a perturbação do tipo (b) de outras pessoas, 
mas isso não requer nada mais do que a refutação das suas crenças problemáticas. 
Segunda, se suspender o juízo acerca de p e assim abandonar o seu desejo de saber 
se p, então isso pode se dever ao fato de pensar agora que esse problema não tem 
solução. Não se deve considerar a suspensão dos pirrônicos, contudo, como 
definitiva e inqualificável, mas sim relativa aos argumentos que examinaram até 
agora. Eles não pensam que os problemas que consideraram não têm solução, mas 
apenas que não são atualmente capazes de dar uma resposta. Terceira, dado esse 
carácter da suspensão cética, dizer que a suspensão é o abandono do desejo de 
conhecimento é implicar que o seu desejo e, consequentemente, a perturbação 
podem voltar a surgir. Pode voltar a surgir logo que sejam apresentados novos 
argumentos a favor de uma das aparências opostas, o que pode dar origem a um 
novo desejo de conhecimento. Isso significaria, no entanto, que a tranquilidade é um 

 
13 Perin considera que isso é suficiente para mostrar que os pirrônicos têm, afinal, um interesse 

independente na verdade: “[o] cético está perturbado e, por isso, motivado a procurar 
tranquilidade, precisamente porque tem um interesse na descoberta da verdade que não é um 
interesse nela como um meio para a tranquilidade” (Perin 2010: 24). 



Filip	Grgić	

105 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

estado instável e que os céticos têm de lutar repetidamente para consegui-la, mas 
Sexto sugere que os céticos já atingiram o seu fim, que gozam efetivamente de 
tranquilidade.14  

Por isso, se queremos um ceticismo que seja simultaneamente suspensivo e 
investigativo (num sentido positivo, e não apenas no sentido de “refutativo”), 
precisamos, entre outras coisas, de uma explicação da perturbação dos protocéticos 
segundo a qual a remoção da perturbação não implica a remoção da motivação para 
a investigação. Temos de aceitar que, para além da ignorância e do desejo, é 
necessário algo mais para explicar a perturbação do tipo (a).  

Uma vez que Sexto diz que os céticos alcançaram a tranquilidade em 
questões de opinião, talvez se deva procurar a fonte adicional de perturbação em 
algo que também é matéria de opinião ou dissenso. Pode-se encontrá-la, 
presumivelmente, na crença de que uma das aparências contraditórias tem de ser 
verdadeira ou que só se pode resolver o conflito encontrando a verdade. Afinal, o 
que os protocéticos se propuseram fazer para eliminar a perturbação foi 
precisamente chegar ao veredito ou decisão (cf. epikrisis, PH 1.12; epikrinai, 1.26) 
encontrando a verdade. A crença de que o conflito de aparências é resolúvel apenas 
pela descoberta de qual delas é verdadeira é objeto de forte desacordo entre os 
filósofos, pois enquanto alguns insistem que é necessário que uma das aparências 
em conflito seja verdadeira e outra falsa (dogmáticos positivos), há também quem 
pense que é possível que nenhuma delas seja verdadeira (por ex., atomistas), ou que 
ambas possam ser verdadeiras (relativistas, por ex., Protágoras), ou que é 
impossível descobrir qual delas é verdadeira (dogmáticos negativos). 

No entanto, a opinião dos protocéticos de que a verdade é o único objetivo 
epistêmico válido não explica por si só a sua perturbação. Da mesma forma, a fonte 
da perturbação do tipo (b) não é apenas o fato de a crença de que uma determinada 
coisa é boa por natureza ser necessariamente uma questão de desacordo, porque há 
sempre quem oponha a ela uma outra concepção do bem. A fonte da perturbação do 
tipo (b) é antes o resultado dessa crença, ou seja, uma busca intensa de algo que se 
acredita ser bom por natureza. Assim, na sua discussão de (b), Sexto diz que “todas 
as perturbações afetam as pessoas, quer por perseguirem intensamente certas 
coisas, quer por evitarem intensamente certas coisas” (M 11.112), e que “todas as 
pessoas perseguem intensamente o que pensam ser bom e evitam o que supõem ser 
mau” (11.113, trad. Bett 1997, com modificações). Embora essa observação diga 
efetivamente respeito a juízos de valor, é facilmente aplicável também às ocasiões 
de perturbação do tipo (a). Pois, suponha que te apareça que p e não-p, que você não 
sabe qual dos dois é verdadeiro e que você persegue intensamente p. Sexto diria que 
você está perturbado. A tua perturbação não se deve à tua crença de que p é 
verdadeira, como em (b) (uma vez que o pressuposto é que você não tem qualquer 
crença sobre qual das aparências contraditórias é verdadeira), mas à tua crença de 
que uma tem de ser verdadeira ou falsa e que ela pode ser falsa. Pense numa pessoa 
a quem aparece que o prazer é bom e que, por isso, persegue intensamente a vida de 
prazer, mas que não sabe se é realmente bom e está ciente dos argumentos 
poderosos que dizem que não é bom. Ela só ficará perturbada se acreditar que o 
prazer deve ser bom ou não bom, uma vez que é apenas se ela tiver essa crença que 
pode ficar perturbada pelo fato de a sua intensa busca de prazer poder vir a revelar-

 
14 Um parecerista anônimo objetou que a definição de ceticismo em PH 1.8 pode ser mais 

naturalmente entendida como sugerindo que a tranquilidade é algo que tem de ser trabalhado 
repetidamente, pelo que não há razão para atribuir a Sexto a ideia de que a tranquilidade é 
estável. Mais adiante (final da seção 4) proporei uma interpretação diferente de 1.8. 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

106 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

se um grave erro.15 Se tiver a crença de que é indecidível se o prazer é bom ou se for 
uma relativista moral, ela não ficará perturbada, e o mesmo se não tiver qualquer 
crença. Portanto, (a) e (b) não são tão diferentes como parecem à primeira vista: em 
ambos os casos, a principal fonte de perturbação é, na verdade, um certo tipo de 
crença que dá origem a um certo tipo de ação. 

Além disso, pode parecer que, em ambos os casos, a fonte de perturbação é 
a crença de que algo é bom ou mau, e que (a) e (b) são apenas duas explicações 
diferentes das formas como isso produz perturbação. Assim, no caso de (a), pode 
dizer-se que o conflito de aparências é a fonte de perturbação, se as aparências em 
questão incluírem exemplos de um tipo de coisa em relação à qual uma pessoa 
acredita que é boa ou má. Por exemplo, se nos aparecer que uma determinada coisa 
é agradável e que não é agradável, só ficaremos perturbados se tivermos uma crença 
adicional de que o prazer é bom ou mau. Sexto insistiria então que, mesmo que 
resolvêssemos o conflito acreditando que uma das aparências é verdadeira, 
continuaríamos a sentir-nos perturbados devido às razões apresentadas em (b). 
Embora seja uma interpretação possível de PH 1.25-30, ela restringe o domínio das 
coisas sobre as quais se pode estar perturbado aos valores. Sexto diz, no entanto, 
que a tranquilidade se segue à suspensão do juízo sobre tudo (PH 1.31, 205; M 
11.144) e que os céticos tratam de todas as partes da filosofia – lógica, física e ética 
– por causa da tranquilidade (1.18). Assim, parece que a tranquilidade não diz 
respeito apenas a opiniões éticas e que é mais seguro supor que o conflito de 
aparências causa perturbação apenas no caso de haver uma crença de que uma 
aparência tem de ser verdadeira, quer diga respeito a valores ou não, embora não 
seja imediatamente claro de que tipo de estado mental é essa perturbação. 

Outra diferença importante entre (a) e (b) é o fato de exigirem métodos 
diferentes para eliminar a perturbação. Quanto a (a), Sexto diz que os céticos 
esperavam eliminar a perturbação encontrando a verdade ou formando a crença 
verdadeira de que p ou que não-p. Apesar de terem falhado na sua tentativa de 
alcançar a tranquilidade dessa forma, ela deve permanecer uma possibilidade viva: 
Sexto não tem razão para negar que a formação dessa crença pode levar à 
tranquilidade. Com efeito, o fracasso dos céticos não se deveu à incompatibilidade 
entre a verdade e a tranquilidade, mas ao fato de não terem conseguido encontrar a 
verdade. No caso de (b), a remoção da perturbação exige a remoção da crença 
problemática, a aquisição de uma crença negativa, isto é, a crença de que uma certa 
coisa não é por natureza nem boa nem má, ou a crença de que nada é por natureza 
bom ou mau. É isto que de fato encontramos em Sexto, pois a conclusão das suas 
investigações éticas parece ser a tese de que nada é bom ou mau por natureza.16 
Alguns casos de (a) também parecem exigir crenças negativas. Se estivermos 
perturbados com a questão de saber se estamos doente, ou seja, se nos parecer que 
estamos doente e que não estamos doente, a nossa perturbação só será eliminada se 
adquirirmos a crença de que não estamos doente. A suspensão do juízo dificilmente 
aliviaria a nossa mente.17 No entanto, esse caso enquadra-se em (b), uma vez que as 
outras fontes de perturbação são as crenças de que existe algo que é mau por 
natureza e que a doença é má por natureza. Se não tivermos essas crenças, ou seja, 
se não estivermos perturbados de acordo com (b), então não deveríamos estar 

 
15 Para um exemplo diferente, ver Grgic’ 2006: 149. 
16 Ver, sobretudo, M 11.68-95, 110, 118, 140; PH 3.178; Bett 1997: xii-xix. No entanto, está 

longe de ser claro que Sexto apoie o dogmatismo negativo na ética. Para uma discussão recente 
e pormenorizada, ver Machuca 2011. 

17 Ver Barnes 2007: 328. 



Filip	Grgić	

107 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

perturbados mesmo que descubramos que estamos efetivamente doentes. (Mais 
sobre esse assunto abaixo). 

Assim, parece que os métodos diretos para remover a perturbação dos tipos 
(a) e (b) são completamente diferentes. Sexto, porém, insiste que os céticos alcançam 
a tranquilidade por meio da suspensão do juízo e que a tranquilidade segue a 
suspensão como uma sombra segue um corpo. Além disso, diz explicitamente que a 
suspensão elimina ambos os tipos de perturbação.18 Ora, se considerarmos um caso 
particular de (a) e tivermos em conta a fonte de perturbação que identificamos, não 
é imediatamente claro por que razão a tranquilidade se seguiria à suspensão do 
juízo. Suponha que alguém está perturbado com a questão de saber se é o caso de p. 
Como disse, a fonte de perturbação é a sua ignorância (isto é, a incapacidade de 
decidir entre aparências contraditórias), juntamente com o seu desejo de saber e a 
crença de que uma das aparências tem de ser verdadeira. Tendo suspendido o juízo 
sobre esse problema particular, ele continua ignorante e o seu desejo continua 
insatisfeito. Por isso, a sua alegada tranquilidade tem de ser uma questão de 
abandono do seu desejo de conhecimento ou de abandono da crença de que uma das 
aparências tem de ser verdadeira. Vimos acima que a primeira opção é insustentável 
porque, entre outras coisas, implica que a tranquilidade dos céticos maduros é um 
estado instável, uma vez que a sua perturbação pode voltar a ocorrer assim que 
tomarem conhecimento de alguns novos argumentos a favor de uma das aparências 
opostas e, assim, recuperarem o seu desejo de conhecimento. Embora pareça haver 
o mesmo problema com a segunda opção, tentarei mostrar mais tarde que os 
protocéticos se tornaram céticos maduros e atingiram um estado estável de 
tranquilidade precisamente porque abandonaram a crença de que uma das 
aparências tem de ser verdadeira. 

À primeira vista, as coisas são um pouco mais claras no caso de (b). Se uma 
pessoa estiver perturbada porque acredita que a doença é má por natureza, então 
parece que a sua perturbação pode ser removida se fizer uma investigação e, como 
resultado, suspender o juízo sobre se há alguma coisa que seja boa ou má por 
natureza. Além disso, parece que a suspensão pode eliminar a perturbação mesmo 
que ela esteja efetivamente doente. Com efeito, a perturbação é uma questão de 
busca intensa de algo que se acredita ser bom e, se ela suspender o juízo sobre se a 
saúde é por natureza boa, a sua busca não deve ser acompanhada de perturbação. 
No entanto, é óbvio que, nesse caso, a suspensão é apenas a segunda melhor opção 
em comparação com a manutenção de uma crença negativa. Porque, se ela 
suspender o juízo sobre se alguma coisa é por natureza boa ou má, então, dado que 
a suspensão cética é apenas provisória, ela deixa em aberto a possibilidade de uma 
investigação posterior poder mostrar que ela deve abandonar a sua suspensão e que, 
afinal, pode haver alguma coisa que seja por natureza boa ou má. E se, no estado de 
suspensão, ela proceder a uma determinada investigação sobre a sua saúde, então, 
se se verificar que está de fato doente, ela pode razoavelmente esperar que isso seja 
mau para ela, pois pode perder algo que pode ser bom por natureza. Se, por outro 
lado, acredita que nada é bom ou mau por natureza, então nem mesmo a perda da 
sua saúde deveria ser causa de perturbação, dada a descrição de perturbação dos 
céticos em (b). 

 

 
18 Para a ideia de que a suspensão elimina a perturbação do tipo (a), ver, por exemplo, PH 1.25, 

29; para a ideia de que elimina a perturbação do tipo (b), ver, por exemplo, PH 1.27 (“Mas 
aqueles que não determinam o que é bom ou mau por natureza não evitam nem perseguem 
nada com intensidade; e por isso estão tranquilos”); 3.235; M 11.111. 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

108 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

4 Distinções sobre a noção de suspensão do juízo 

Assim, embora existam diferenças importantes entre (a) e (b), estas partilham pelo 
menos duas caraterísticas comuns. Em primeiro lugar, em ambas as situações, uma 
fonte última de perturbação é sustentar um determinado tipo de crença. Em 
segundo lugar, parece que, em ambas as situações, o meio mais confiável de eliminar 
a perturbação é a aquisição da crença, ou descobrir a verdade, do que a suspensão 
do juízo. No caso de (a), é a aquisição da crença de que uma das aparências 
contraditórias é verdadeira, enquanto no caso de (b), é a aquisição da crença de que 
nada é bom ou mau por natureza. Por isso, não é claro como devemos entender a 
ideia de que é a suspensão do juízo que elimina a perturbação, e não a descoberta da 
verdade ou a manutenção da crença.  

Sexto é muito parco nas suas observações sobre a tranquilidade e a 
suspensão. Nunca discute casos particulares de perturbação, exceto no caso de (b) 
(M 11.145-61). Não dá um único exemplo de (a) ou da forma como a suspensão sobre 
p e não-p implica tranquilidade. Diz, no entanto, uma coisa importante, a saber, que 
a tranquilidade se segue à suspensão sobre tudo (PH 1.31, 205; M 11.144). Para ver 
o que pode ser incluído na suspensão do juízo sobre todas as coisas, façamos algumas 
distinções sobre a noção de suspensão. Podemos distinguir três situações de 
suspensão. 

Primeira, uma pessoa pode acreditar que p ou que não-p, mas depois, tendo 
considerado cuidadosamente os argumentos a favor de ambos os lados, retira o seu 
assentimento e suspende o juízo. Não é assim que os céticos maduros suspendem o 
juízo, pois não têm crenças. Também não é assim que os protocéticos suspendem o 
juízo, uma vez que, antes da investigação, não acreditam nem que p nem que não-p. 
Essa suspensão é específica dos dogmáticos e dos não filósofos (incluindo os 
aspirantes a céticos), se estes estiverem dispostos a submeter-se à terapia cética. No 
caso dos dogmáticos, o objetivo imediato da terapia é a remoção da sua presunção e 
temeridade (PH 3.280-1) – isto é, da tendência para assentir precipitadamente – mas 
não a tranquilidade. Isto não quer dizer, naturalmente, que os filósofos dogmáticos 
e os não filósofos não possam alcançar a tranquilidade. Eles podem, mas a questão 
é que o mero abandono das suas crenças particulares não é suficiente e que é 
necessária uma suspensão mais abrangente. O mesmo se aplica aos aspirantes a 
céticos.  

Segunda, uma pessoa pode não ter crença quanto a saber se p ou não-p é 
verdadeira. Pode, no entanto, acreditar que uma delas tem de ser verdadeira, mas 
depois, tendo considerado cuidadosamente os argumentos de ambos os lados, 
abandonar essa crença. Argumentei que era assim que os protocéticos suspendiam 
o juízo e, no seu caso, a suspensão era seguida de tranquilidade. Argumentei também 
que a sua tranquilidade é uma questão de suspender a crença de que só se pode 
resolver o conflito de aparências encontrando a verdade, e Sexto insiste que isso 
exige a suspensão do juízo sobre tudo.  

Pode-se entender o fato de que a tranquilidade exige a suspensão do juízo 
sobre tudo como significando que a suspensão do juízo sobre um determinado 
problema só eliminará a perturbação se a pessoa suspender o juízo sobre todos e 
cada um dos problemas de que ela tenha conhecimento. Ora, é verdade que a 
suspensão relativamente a alguns problemas exige a suspensão relativamente a 
outros. Se estivermos perturbados com a questão de saber se o corpo pode ser 
definido como algo que pode agir ou ser afetado, então a suspensão acerca dessa 
questão só nos fará remover a perturbação se também suspendermos o juízo acerca 
da questão de saber se existem coisas como causa e efeito, o que, por sua vez, pode 



Filip	Grgić	

109 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

depender da suspensão acerca de outra coisa.19 Assim, se tiver alguma crença (por 
exemplo, que existe uma coisa chamada causa) que está de alguma forma 
relacionada com a crença que é a fonte imediata de perturbação (que o corpo é ou 
não é algo que pode ser definido como causa ou efeito), então o abandono da primeira 
crença é necessário para a remoção da perturbação relativa à segunda. É claro que 
nem todas as crenças estão relacionadas dessa forma: a crença de que existe algo 
que é mau por natureza não depende, pelo menos não obviamente, da crença de que 
existe uma coisa chamada causa, a não ser que se defenda que as crenças são sempre 
muito abrangentes, de modo que não é possível suspender uma delas sem suspender 
todas as outras. Os céticos maduros podem ter uma tal visão: podem insistir que há 
uma classe de, por assim dizer, crenças básicas – por exemplo, crenças de que há 
coisas como a verdade e critérios de verdade, ou que há sinais que são necessários 
para formar crenças sobre coisas não evidentes, etc. – de modo que a suspensão 
dessas crenças implica a suspensão de todas as outras crenças. No entanto, não há 
necessidade de atribuir essa concepção aos protocéticos. Podemos, em vez disso, 
supor que a sua suspensão deve ter sido uma espécie de transformação cognitiva, 
uma atitude radicalmente nova em relação ao mundo, que se caracteriza pelo 
reconhecimento de que os conflitos de aparências não precisam de ser resolvidos 
por meio da descoberta da verdade. É neste sentido que os protocéticos 
suspenderam o juízo sobre tudo. Quando se aperceberam de que os conflitos podem 
permanecer sem solução, alcançaram a tranquilidade e passaram a insistir que o 
reconhecimento desse fato é compatível com uma vida humana normal. Uma vez 
que a sua suspensão era, nesse sentido, abrangente, a sua tranquilidade era estável.  

Terceira, os céticos maduros não acreditam nem em p nem em não-p, e 
tampouco acreditam que uma delas deva ser verdadeira. Por isso, não precisam se 
colocar no estado de suspensão, uma vez que já estão nele. Assim, pode-se dizer que, 
quando se dedicam à investigação sobre p, examinam, entre outras coisas, se é 
justificável abandonar o estado de suspensão relativamente a p. É claro que a 
suspensão é, antes de mais, o estado atingido no final de uma investigação sobre um 
determinado problema. No entanto, Sexto também diz frequentemente que a 
conclusão de uma investigação sobre um determinado problema é que devemos 
permanecer no estado de suspensão em relação a ele ou que devemos mantê-lo em 
suspensão.20 Portanto, podemos distinguir dois tipos de suspensão que dizem 
respeito aos céticos maduros. Primeiro, há uma suspensão particular, que é o 
resultado de uma investigação sobre um problema particular. Em segundo lugar, 
há uma suspensão geral, ou suspensão acerca de tudo, um estado em que não se tem 
qualquer crença relevante, e que precede a investigação dos céticos maduros acerca 
de um problema particular.21 Uma pessoa que alcançou esse estado, quando 
confrontada com o conflito de aparências, não só não tem a crença de que uma das 
apar6encias é verdadeira, mas ela não sustenta que uma das aparências deva ser 
verdadeira ou que há uma solução definitiva para o conflito. O estado de estar na 

 
19 “Há quem diga que um corpo é aquilo que pode agir e ser afetado. Mas até onde esse conceito 

vai, os corpos são inapreensíveis. Porque as causas são inapreensíveis, como sugerimos; e se 
não podemos dizer se existem causas, também não podemos dizer se algo é afetado – pois 
aquilo em que se age é certamente afetado por uma causa. Mas se tanto as causas como aquilo 
em que se atua são inapreensíveis, por esta razão também os corpos serão inapreensíveis” (PH 
3.38). Presumo que Sexto não subscreve a tese de que o corpo e a causa são inapreensíveis, 
mas que a apresenta apenas como uma parte do argumento que pretende mostrar que devemos 
suspender o juízo sobre eles. 

20 Ver M 8.118, 177, 258, 259, 328, 401; 9.436. 
21 Para uma distinção entre a suspensão geral do juízo sobre tudo e as suspensões particulares, 

ver a observação de Sexto sobre Arcesilau em PH 1.232-3. 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

110 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

suspensão geral é presumivelmente o mesmo que a “disposição (diatesis) cética” (PH 
2.10; M 11.1) e é a fonte da capacidade (diathesis) cética (PH 2.10; M 11.1), que é a 
caraterística definidora do ceticismo segundo Sexto: 

 

 O ceticismo é uma habilidade de estabelecer oposições entre as coisas 
que aparecem e são pensadas de qualquer forma, uma habilidade por 
meio da qual, devido à equipolência nos objetos e argumentos opostos, 
chegamos primeiro à suspensão do juízo e depois à tranquilidade. (PH 
1.8) 

 

O ceticismo é assim definido em termos do que os céticos são capazes de fazer, e não 
em termos do que fazem: Sexto não diz que os céticos estabelecem sempre oposições 
e induzem a suspensão e a tranquilidade, mas que são capazes de o fazer. Qual é o 
alcance dessa habilidade, e porque é que ela pertence apenas aos pirrônicos? Se a 
ideia é simplesmente que os céticos são capazes de estabelecer oposições, então a 
definição é demasiado ampla, uma vez que tal habilidade pertence certamente 
também a outros filósofos. Do mesmo modo, se Sexto pretende sugerir que os 
céticos são capazes de produzir um tipo particular de oposições, isto é, que resultam 
na equipolência dos objetos e dos argumentos opostos, seguindo-se a suspensão por 
uma questão de necessidade psicológica, também não é claro por que não se poderia 
atribuir essa habilidade também a outros filósofos. De fato, parece que, pelo menos 
no que diz respeito a certos tipos de problemas filosóficos, se pensarmos neles de 
forma suficientemente profunda e exaustiva, seremos capazes de produzir 
argumentos que tornarão os argumentos opostos igualmente convincentes e, assim, 
induzirão a suspensão do juízo. Nesse sentido, a habilidade cética pode também ser 
vista como uma espécie de virtude intelectual, mas não como algo peculiar aos 
pirrônicos. Afinal, se negasse essa habilidade aos dogmáticos, Sexto não poderia 
esperar levá-los ao estado de suspensão. 

Assim, talvez se deva entender a definição como dizendo que os filósofos 
céticos são aqueles que têm a habilidade de estabelecer oposições de tal forma que 
resultam tanto em suspensão como em tranquilidade. Os dogmáticos também são 
capazes de suspender o juízo sobre um determinado problema, mas a sua suspensão 
não é acompanhada de tranquilidade. Isto porque têm uma tendência para procurar 
sempre e em todo o lado a verdade, de modo que, mesmo depois de terem suspendido 
o juízo, continuam a acreditar que o problema em questão deve ser resolvido por 
meio da descoberta da verdade. Por conseguinte, mesmo após a suspensão, 
continuam a sentir-se perturbados porque pensam que a vida só pode ser governada 
por crenças verdadeiras. Os céticos, por outro lado, não só são capazes de 
estabelecer oposições e de suspender o juízo, mas também de alcançar a 
tranquilidade como resultado da suspensão. A tranquilidade só resulta se a 
suspensão se estender a tudo, ou seja, se abandonarem a crença de que a verdade 
deve ser encontrada sempre e em todo o lado. Assim, a definição citada aplica-se em 
primeiro lugar aos protocéticos e à sua transformação, e aos aspirantes a céticos, 
que esperam passar pela mesma transformação. 

 

5 Ceticismo investigativo e suspensivo 

O nosso problema é conciliar o carácter investigativo e o suspensivo do pirronismo. 
O principal obstáculo à caraterização do pirronismo como sendo simultaneamente 
investigativo e suspensivo é o fato de parecer que os céticos maduros, depois de 
terem atingido a tranquilidade, não têm qualquer motivação para continuar 



Filip	Grgić	

111 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

investigando. Qualquer investigação em que pareçam estar interessados depois de 
terem suspendido o juízo é a refutação de crenças (relevantes) necessárias para 
manter a tranquilidade. Tentei mostrar que a eliminação da perturbação dos céticos 
maduros não significa ipso fato a eliminação do desejo de conhecimento. Argumentei 
que isso se deve ao fato de a perturbação não ser apenas uma questão de desejo 
insatisfeito, mas da crença de que uma das aparências opostas deve ser verdadeira 
e, tendo removido essa crença, os céticos podem ainda ter desejo de conhecimento. 
Claro que, uma vez que o seu objetivo continua a ser a tranquilidade, continuarão a 
empenhar-se em refutações, quer para preservar a tranquilidade, quer para trazer 
outros para o estado de suspensão. No entanto, ainda são capazes de se empenhar 
em investigação positiva, uma vez que ainda são ignorantes e podem ter um desejo 
de conhecimento. Argumentei também que há dois tipos de suspensão pertencentes 
aos céticos maduros e que a suspensão no sentido geral, ou disposição cética, é 
necessária para alcançar e manter a tranquilidade. Os céticos maduros estão nessa 
disposição, não se sentem perturbados por não terem crenças, mas nada os impede 
de se empenharem em mais investigação. 

Além disso, parece que nada impede que a sua investigação resulte na 
descoberta da verdade. Com efeito, se os céticos se encontram no estado de 
suspensão geral, isso significa que também suspendem o juízo sobre, por exemplo, 
se existe algo que é por natureza bom ou mau. Deve-se entender isso como 
significando que eles não só suspendem o juízo sobre se algum dos candidatos 
propostos (virtude, prazer, saúde etc.) é de fato bom por natureza, mas também 
sobre se o conflito entre os candidatos pode ou deve ser resolvido. Defender que 
algum dos candidatos é de fato bom por natureza é estar envolvido num desacordo 
insolúvel entre filósofos e pessoas comuns e, consequentemente, estar perturbado 
nessa questão particular de opinião.  

Ora, parece que a posição de Sexto em Contra os éticos não é a de que os 
céticos não acreditam que haja algo que seja bom ou mau por natureza, mas que 
acreditam que não há nada que seja bom ou mau por natureza.22 Assim, ele parece 
sugerir que o resultado da investigação particular sobre o bem e o mal é a aquisição 
de uma crença. Isso pode ser um grande problema para os céticos, pelo menos por 
duas razões. Primeira, porque isso pode significar que os céticos abandonaram o seu 
estado de suspensão e tornaram-se, no que diz respeito ao domínio ético, 
dogmáticos negativos. Segunda, porque isso pode significar que, ao acreditarem que 
nada é bom ou mau por natureza, se envolveram na disputa entre filósofos e pessoas 
comuns e, portanto, já não podem desfrutar do estado de tranquilidade em matéria 
de opinião.  

Os céticos podem responder à primeira objeção dizendo que estar no estado 
de suspensão geral não é mais do que deixar de sustentar a crença de que o conflito 
entre as aparências (neste caso, entre as concepções do bem) deve ser sempre 
resolvido pela descoberta da verdade. Tendo descoberto que existe um domínio no 
qual pode-se encontrar a verdade, ou mesmo insistindo que a encontraram, podem 
ainda manter essa atitude geral. Com efeito, como argumentei, suspender o juízo 
sobre tudo não é suspender cada uma das crenças particulares, mas suspender a 
crença de que a verdade é o único objetivo epistêmico que vale a pena. Quanto ao 
segundo problema, é verdade que, ao acreditarem que nada é bom ou mau por 
natureza, os céticos se envolveram na disputa caraterística dos filósofos dogmáticos. 
Mas não se segue daí que tenham ficado perturbados, uma vez que a fonte de 
perturbação não é apenas manter a crença ou a opinião, mas agir da forma 
correspondente. Aqueles que acreditam, por exemplo, que a dor é má por natureza 

 
22 Ver nota 16. 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

112 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

não estão perturbados simplesmente porque estão envolvidos num conflito de 
crenças insolúvel. Estão perturbados porque essa crença implica um certo tipo de 
ação, ou seja, uma tentativa intensa de evitar a dor. Por outro lado, a crença de que 
nada é bom ou mau por natureza não implica qualquer tipo de ação para além da 
aquiescência ao sentimento imediato de dor. Sexto admite que sentir dor é ser 
perturbado de uma certa forma, mas insiste que não se trata de um tipo relevante 
de perturbação, isto é, perturbação em questões de opinião.23 

No entanto, não está claro qual é exatamente o objeto da investigação dos 
céticos maduros. Note-se, para começar, que Sexto faz outra afirmação sobre a 
disposição cética. Argumenta que a investigação só é possível se o investigador 
estiver nesta disposição: 

 

Aqueles que concordam que não sabem como os objetos são na sua 
natureza podem continuar sem inconsistência a investigá-los; aqueles 
que pensam que os conhecem com precisão não podem. Para estes 
últimos, a investigação já está no seu fim, como supõem, enquanto para 
os primeiros a razão pela qual qualquer investigação é empreendida - 
isto é, a ideia de que não encontraram a resposta - está plenamente 
presente. (PH 2.11) 

 

Assim, os dogmáticos não são investigadores porque a sua afirmação de que sabem 
como as coisas são na sua natureza impede-os de empreender qualquer investigação. 
Essa é a consequência de algumas outras coisas com as quais estão comprometidos, 
de acordo com a discussão de Sexto em PH 2.1-11.24 Eles insistem em que, se 
quisermos investigar sobre x, temos de ter previamente compreendido x, ou ter 
algum conceito de x, caso contrário não sabemos qual é o objeto da nossa 
investigação. Insistem também que daí se segue que os céticos não podem 
investigar, uma vez que não têm essa apreensão prévia. Ora, os céticos podem 
concordar que é necessário algum tipo de compreensão prévia, mas colocam um 
dilema aos dogmáticos. Se, por um lado, ter essa apreensão equivale a ter um 
pensamento de x ou um conceito que não tem qualquer implicação relativamente à 
realidade de x, então os céticos podem investigar, uma vez que têm essa apreensão. 
Por outro lado, os dogmáticos podem insistir que ter uma compreensão nesse 
sentido não é suficiente, mas que é necessário algo mais firme, algo que equivale ao 
conhecimento de x. Isso, porém, torna impossível qualquer investigação, incluindo 
a dos dogmáticos.  

Pode ser tentador ler PH 2.11 como uma explicação de por que Sexto 
introduz o pirronismo da forma como o faz no início dos Esboços. Se lemos o início 
dos Esboços sob o pano de fundo de uma tal dialética, pode-se ver a classificação dos 
tipos de filosofia feita por Sexto como uma classificação das diferentes abordagens 
que se podem fazer ao problema do Meno de Platão (80d5-e5). Um dogmático 
insistirá em que qualquer investigação exige um conhecimento prévio. Porque, se 
admitíssemos que qualquer coisa menos do que o conhecimento pode ser o ponto de 
partida da investigação, estaríamos concedendo demasiado aos céticos: 
admitiríamos que também eles são capazes de investigar e, além disso, que a vida 
sem conhecimento é possível. No entanto, de acordo com o paradoxo do Meno, se 
tivermos conhecimento, a investigação é desnecessária; logo, os dogmáticos não são 

 
23 Ver PH 1.29-30; 3.236; M 11.149. 
24 Ver, a este respeito, Grgic 2008 e Fine 2010. 



Filip	Grgić	

113 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

investigadores. Se se é um dogmático negativo, então afirma-se que o conhecimento 
é impossível, pelo que também se está excluído da investigação, de acordo com o 
paradoxo. Assim, só se pode evitar o paradoxo e empreender uma investigação se 
se assumir uma posição cética e se se seguir passivamente as formas como o objeto 
da investigação aparece.  

Embora acredite que esta é uma interpretação possível do início dos Esboços, 
parece-me uma forma demasiado indireta de compreender uma distinção 
aparentemente direta entre os três tipos de filosofia. Os capítulos iniciais dos Esboços 
são estruturados de forma muito cuidadosa e é difícil acreditar que Sexto esperasse 
que os seus leitores reconhecessem a dialética do início do Livro 2 como uma razão 
para a existência de três tipos de filosofia. Além disso, essa interpretação não confere 
um bom sentido à afirmação de que “os dogmáticos pensam que descobriram a 
verdade”: enquanto no início dos Esboços se supõe que a investigação dogmática foi 
efetuada, a conclusão da discussão em 2.1-11 é que é totalmente impossível - os 
dogmáticos estão “impedidos de investigar”, uma vez que “já está no seu fim” (2.11). 
Por conseguinte, temos ainda de encontrar uma melhor forma de lidar com a 
classificação tripartida da filosofia feita por Sexto.  

Como eu disse, de acordo com a forma mais direta de entender “os 
dogmáticos pensam que descobriram a verdade”, esta significa “para cada p que foi 
objeto da sua investigação, os dogmáticos pensam que descobriram se é verdadeiro 
ou falso”. O problema é que isso implica que se deve entender “os céticos continuam 
investigando” como “para cada p que foi objeto de investigação filosófica e acerca do 
qual os dogmáticos pensam ter descoberto se é verdadeiro ou falso, os céticos 
continuam investigando se é verdadeiro ou falso”, o que parece incompatível com a 
suspensão de todas as crenças dogmáticas por parte dos céticos maduros. Agora que 
mostramos que a conquista da tranquilidade não implica necessariamente a falta de 
motivação para a investigação, parece que esta pode ser, afinal, a explicação 
adequada e que o argumento de Sexto é simplesmente que os céticos ainda estão à 
procura da verdade. Abandonaram a crença de que a verdade deveria ser descoberta 
de qualquer maneira, mas isso não implica que não a possam procurar. Há, no 
entanto, pelo menos três problemas com essa afirmação. 

Primeiro, ainda não está claro porque é que Sexto quer negar aos 
dogmáticos o título de investigadores. Porque, como eu já disse, ele não tem 
nenhuma razão óbvia para afirmar que a filosofia dogmática está concluída e, se 
pensa que os dogmáticos descobriram todas as verdades gerais e básicas, há ainda 
muitos detalhes a serem descobertos. Se ele quer afirmar que os dogmáticos são 
incapazes de investigar com base nas razões apresentadas em PH 2.2-11, então por 
que é que ele lhes chama filósofos? Ele diz em PH 2.6 que, se aceitarmos a exigência 
dogmática de que a investigação pressupõe uma compreensão firme do seu objeto, 
então “praticamente toda a sua filosofia dogmática será confundida e a filosofia 
cética avançará rigorosamente”. 

Segundo, também não está claro que se deva entender a atividade dos 
céticos maduros exclusivamente pela busca da verdade. Tanto quanto posso ver, 
Sexto nunca diz que eles estão em busca da verdade: comumente, diz que estão 
investigando ou examinando coisas ou afirmações, sem mais qualificações. Não diz 
que os céticos estão buscando a verdade nem em PH 1.1-3 nem em 1.7, passagens 
em que, como vimos, descreve os pirrônicos como investigadores. Perin argumenta 
que, com base na sugestão de Sexto, em 1.1-3, a de que o cético “ainda está fazendo 
a mesma coisa que o filósofo dogmático deixou de fazer”, segue-se que o cético 
também está buscando a verdade (Perin 2010: 8). Parece-me, no entanto, que o que 
se segue é apenas que o cético está à procura, ou melhor, está empenhado na 



Ceticismo	investigativo	e	suspensivo 

114 
 

		
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

atividade de investigar (zêtein), e zêtein em Sexto tem um sentido muito mais amplo 
do que “procurar a verdade”.25 Sexto diz em PH 1.12 e 1.26 (citados acima) que os 
céticos estão à procura da verdade, mas esta observação aplica-se aos protocéticos, 
não aos céticos maduros. O mesmo se aplica a M 1.6-7, quando distingue 
explicitamente os céticos originais, que “se aproximaram da filosofia desejando 
chegar à verdade” e “se propuseram a apreender os estudos liberais e procuraram 
aprender a verdade também aqui”, dos céticos posteriores, cujo objetivo é apenas 
“selecionar e apresentar os argumentos eficazes contra os estudos liberais”.26 

Terceiro, a verdade e o verdadeiro são objetos não evidentes, e os céticos 
suspendem o juízo sobre a sua realidade (PH 2.80-94; M 8.1-140). Podem investigar 
sobre eles tal como sobre qualquer outro problema filosófico, mas enquanto não 
puderem asserir com firmeza o que é para uma coisa ser verdadeira, quais são os 
portadores da verdade, quais são os produtores da verdade etc., não estão em 
posição de afirmar que o objetivo geral das suas investigações é produzir 
proposições verdadeiras. Se o afirmassem, seriam justamente acusados de 
incoerência. É claro que podemos chamar verdadeira a uma proposição sem ter uma 
teoria da verdade; mas se os céticos dissessem isto, poder-se-ia fazer contra eles a 
mesma acusação que se faz habitualmente contra os dogmáticos: que mesmo que 
encontrem o objeto da sua investigação, não serão capazes de o reconhecer (ver, por 
ex., M 8.322-6). 

Se assim for, então, no início dos Esboços, Sexto não pode supor que a 
filosofia é a procura da verdade: é-o apenas para os dogmáticos. Num sentido mais 
geral, aplicável também aos céticos, a filosofia é apenas uma investigação sobre 
determinadas coisas e, para os céticos, o seu objetivo epistêmico está ainda em 
aberto. Ainda não estão em posição de dizer que a filosofia pode ou não pode 
fornecer proposições verdadeiras sobre os seus objetos. É nesse sentido, presumo, 
que ainda estão investigando: ainda estão investigando qual a atitude a tomar em 
relação aos objetos investigados pela filosofia. A descoberta dos dogmáticos, por 
outro lado, é que o resultado de qualquer investigação filosófica tem de ser uma 
proposição verdadeira. Dito de outra forma: os dogmáticos descobriram coisas como 
o bem, o mal, a causa, deus, lugar, tempo etc., e assim descobriram que podemos 
enunciar proposições verdadeiras e falsas sobre elas. Os céticos ainda estão 
investigando se essas coisas existem ou não, e se podemos dizer algo verdadeiro ou 
falso acerca delas; esperam que “seja possível que algumas coisas sejam realmente 
apreendidas” (PH 1.226), mas ainda não são capazes de dizer o que exatamente 
podemos esperar da investigação filosófica enquanto tal. O que eles descobriram até 
agora é que o modo como determinados objetos são concebidos pelas várias escolas 
dogmáticas não é satisfatório. Dizer que assim concluíram a sua investigação seria 
implicar que a única conceção de filosofia disponível é a dos dogmáticos. 

 

 

Referências 

ANNAS, J. (1993), The Morality of Happiness. Nova Iorque e Oxford: Oxford University 
Press.  

 
25 Ver a classificação em Palmer 2000: 366-7. 
26 Tradução Blank 1998. Há algumas passagens em que Sexto diz que o objeto da investigação 

filosófica é a verdade, mas nelas está claramente referindo-se à filosofia dogmática. Ver, por 
exemplo, M 7.24. 



Filip	Grgić	

115 
 

	
Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	97-115	-	ISSN	1981-4534	

ANNAS, J. e BARNES, J. (eds.) (2000), Sextus Empiricus: Outlines of Scepticism, 2ª edição. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

BARNES, J. (2007), “Sextan Scepticism”, em D. Scott (ed.), Maieusis: Essays on Ancient 
Philosophy in Honour of Myles Burnyeat. Oxford: Oxford University Press. 

BETT, R. (ed.) (1997), Sexto Empiricus: Against the Ethicists, tradução, comentário e 
introdução de R. Bett. Oxford: Oxford University Press. 

BLANK, D. L. (ed.) (1998), Sextus Empiricus: Against the Grammarians (Adversus 
Mathematicos I), traduzido com uma introdução e comentário por D. L. Blank. 
Oxford: Oxford University Press. 

FINE, G. (2010), “Sceptical Enquiry”, em D. Charles (ed.), Definition in Greek Philosophy. 
Oxford: Oxford University Press. 

FLORIDI, L. (2002), Sextus Empiricus: The Transmission and Recovery of Pyrrhonism. 
Oxford: Oxford University Press. 

GRGIC, F. (2006), “Sextus Empiricus on the Goal of Skepticism”, Ancient Philosophy, 26: 
141-60. 

GRGIC, F. (2008), “Sextus Empiricus on the Possibility of Inquiry”, Pacific Philosophical 
Quarterly, 89: 436-59. 

HOUSE, D. K. (1980), “The Life of Sextus Empiricus”, The Classical Quarterly, NS, 30: 
227-38.  

MACHUCA, D. E. (2006), “The Pyrrhonist’s ataraxia and philanthrôpia”, Ancient 
Philosophy, 26: 112-40. 

MACHUCA, D. E. (2011), “Moderate Ethical Realism in Sextus’ Against the Ethicists?” in 
D. E. Machuca (ed.), New Essays on Ancient Pyrrhonism. Leiden: Brill. 

PALMER, J. A. (2000), “Skeptical Investigation”, Ancient Philosophy, 20: 351-75.  

PERIN, C. (2010), The Demands of Reason: An Essay on Pyrrhonian Scepticism. Oxford: 
Oxford University Press. 

STRIKER, G. (2001), “Scepticism as a Kind of Philosophy”, Archiv für Geschichte der 
Philosophie, 83: 113-29. 

WOODRUFF, P. (1988), “Aporetic Pyrrhonism”, Oxford Studies in Ancient Philosophy, 6: 
139-68. 


