
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	2-15	
	

	

2 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

AS FACES DO FENÔMENO:  
O HORIZONTE DO APARECER EM PROTÁGORAS E SEXTO 

EMPÍRICO1 
 

 

 
Wesley Rennyer M. R. Porto 

Universidade Federal do Cariri 
E-mail: wesley.rennyer@ufca.edu.br  

 
Resumo: O conceito de phainómenon desempenha um papel central no ceticismo 
pirrônico. No entanto, a relevância filosófica concedida à aparência precede a tradição 
cética, como evidencia o pensamento de Protágoras, cuja orientação fenomenista 
exerceu uma influência significativa sobre o ceticismo posterior. Este artigo, com efeito, 
examina a noção de fenômeno no pensamento protagórico e a compara com a concepção 
e a função que ela adquire no pirronismo, destacando continuidades e rupturas quanto 
ao estatuto filosófico daquilo que aparece. 
 
Palavras-chave: Protágoras, Sexto Empírico, fenômeno.  
 
Abstract: The concept of phainomenon plays a central role in Pyrrhonian skepticism. 
Nevertheless, the philosophical relevance of appearance precedes the skeptical 
tradition, as evidenced by Protagoras’ thought, whose phenomenist orientation exerted 
a significant influence on later skepticism. This article examines the notion of 
phenomenon in Protagoras and compares it with the conception and function it assumes 
in Pyrrhonism, highlighting continuities and ruptures concerning the philosophical 
status of appearance. 
 
Keywords: Protagoras, Sextus Empiricus, phenomenon.  

 
Desde sua origem, sempre foi peculiar ao espírito filosófico a pretensão de desvelar 
o que há de encoberto nas dobras do real. Por isso o princípio (ἡ ἀρχή), o ser (τὸ ὄν), 
a verdade (ἡ ἀλήθεια), ou seja, tudo quanto simbolizou a οὐσία da própria realidade, 
sempre exerceu, sobre os filósofos, profunda atração e fascínio, como se fossem 
grandes astros no cosmo das ideias – para esses, a conquista dessas tão recônditas 
instâncias do real não poderia corresponder senão ao τέλος último do filosofar2. 
Aristóteles, quem aqui convém evocar, abre sua Metafísica com a famosa sentença 
“todos os homens tendem por natureza ao saber” (πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι 
ὀρεγονταί φύσει). Tomando por mote a frase aristotélica (e considerando o 
percurso da História das Ideias), podemos dizer que a atividade filosófica em geral, 
seja ou não por uma tendência natural, sempre propendeu à vereda do otimismo 
ontoepistêmico, julgando-se capaz de penetrar nas camadas das aparências e com 
isso atingir, de modo privilegiado, os estratos mais profundos da realidade: esse 

 
1 O presente texto corresponde (com alterações pontuais) a um dos subitens da minha tese de 

doutorado Sofística e pirronismo: alvorecer e plenitude da razão negativa, defendida e aprovada em 
dezembro de 2022. 

2 Trata-se, em última instância, de uma finalidade cognoscitiva, que penetrando mais e mais no 
subterrâneo do real, traria aos homens a verdade latente que o vulgo ignora.  



As	faces	do	fenômeno:		

o	horizonte	do	aparecer	em	Protágoras	e	Sexto	Empírico	

	

3 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

feito, nada modesto e facultado a poucos, seria o láureo dos φιλόσοφοι, daqueles 
que realmente são amantes da sabedoria. 

À medida que essa nobre aspiração filosófica crescia e ganhava forma, 
crescia também a rígida cisão entre o reino do ser e o do aparecer. Enquanto aquele, 
como é sabido, tornava-se o τόπος consagrado dos que amam o saber, este outro, 
visto como ambiência de somenos, calhava unicamente aos homens de almas 
bárbaras. Em suma, o filósofo contemplaria o longínquo (o que é), o ignorante, o 
que está ao alcance do toque (o que aparece). Na realidade, se por um lado podemos 
dizer que as sementes da dicotomia entre ser e aparecer foram lançadas por 
Parmênides, por outro é preciso pontuar que o recrudescimento dessa cisão se deu 
por obra de Platão, para quem as esferas da essência e da aparência detinham uma 
hierarquia de importância em relação ao ser e ao saber, isto é, cada uma gozava de 
uma natureza mais ou menos congênere à verdade. Nesse sentido, o aparente (o 
sensível) estava para a opinião e o falso, assim como o essencial (o inteligível) estava 
para o conhecimento e o verdadeiro, distinção que reflete as precedentes dicotomias 
parmenídicas, visto que, como notou Jean Lefranc, “as antigas oposições do um e do 
múltiplo, do imutável e do mutável, do ser e do não-ser são absorvidas pelas do 
sensível e do inteligível”3.  

Para a doutrina filosófica platônica, o conhecimento tem por seu objeto o 
ser eterno, o que é, ou, se preferirmos, as Formas (τὰ εἴδη)4, tendo em vista que a 
condição de possibilidade do saber é a de que o saber seja saber do que é, e Platão, 
na esteira de Parmênides, não abrirá mão dessa tese, “pois como algo que não é 
poderia ser conhecido?” (πῶς γὰρ ἂν μὴ ὄν γέ τι γνωσθείη;)5. A via do puro não-
ser, em Platão, continua interdita, imersa na incognoscibilidade, visto que “o 
conhecimento pertence ao que é, mas, a ignorância, necessariamente ao que não é” 
(ἐπὶ μὲν τῷ ὄντι γνῶσις ἦν, ἀγνωσία δ’ ἐξ ἀνάγκης ἐπὶ μὴ ὄντι)6. Mas Platão não 
se limitará a repetir Parmênides. Entre o ser e o não-ser, Platão conceberá um ponto 
intermédio, ao qual dará o nome de opinião (δόξα). A opinião, cujo objeto não é 
exclusivamente nem o que é nem o que não-é, será entendida por Platão como “o 
intermediário que se mostrou entre ignorância e conhecimento” (τὸ μεταξὺ αὖ 
φανὲν ἀγνοίας καὶ ἐπιστήμης)7, de modo que, assim como o saber pertence ao que 
é e a ignorância ao que não-é, “a opinião reconhece o-que-é-e-não-é, ou seja, o reino 
da aparência sensória e da mudança, que também é caracterizado como tornar-se”8.   

Mas a alma que se afasta do τόπος onde brilha o ser, preterindo o uso da 
inteligência em favor dos sentidos, desvia-se, para Platão, da senda do saber, de 
modo que, presa à mutabilidade do devir, torna-se refém de frágeis opiniões: 

 

Οὕτω τοίνυν καὶ τὸ τῆς ψυχῆς ὧδε νόει· ὅταν μέν, οὗ καταλάμπει 
ἀλήθειά τε καὶ τὸ ὄν, εἰς τοῦτο ἀπερείσηται, ἐνόησέ τε καὶ ἔγνω 
αὐτὸ καὶ νοῦν ἔχειν φαίνεται· ὅταν δὲ εἰς τὸ τῷ σκότῳ κεκραμένον, 

 
3 “les anciennes oppositions de l’un et du multiple, de l’immuable et du changeant, de l’être et du non-être 

s’absorbent dans celles de l’intelligible et du sensible” (LEFRANC, 1999, p. 16). 
4 Cf. Charles Khan, Plato on Recollection. Blackwell Publishing: 2006, p. 126. 
5 PLATO, The Republic, 477a. 
6 Ibidem, 477a. 
7 PLATO, The Republic, 478d.  
8 “[...] opinion cognizes What-is-and-is-not, that is to say, the realm of sensory appearance and change, which is 

also characterized as Becoming” (KAHN, 2006, p. 127). 



Wesley	Rennyer	M.	R.	Porto	
 

4 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

τὸ γιγνόμενόν τε καὶ ἀπολλύμενον, δοξάζει τε καὶ ἀμβλυώττει ἄνω 
καὶ κάτω τὰς δόξας μεταβάλλον καὶ ἔοικεν αὖ νοῦν οὐκ ἔχοντι. 
Assim, pois, considera também o que é da alma desta maneira: quando 
ela firmemente se apoia onde a verdade brilha e também o ser, ela 
pensa, conhece e parece ter inteligência; mas quando [se apoia] no que 
está mesclado à escuridão, no que vem a ser e no que deixa de ser, ela 
opina e enfraquece a vista, oscilando as opiniões para cima e para baixo, 
e de novo parece que não tem inteligência.9 

 

Se o não-ser é o lar da ignorância (em sentido rigoroso), e se a morada do 
saber é o ser, o devir é a ambiência própria da opinião. Nesse sentido, é natural que 
Platão tenha reagido criticamente aos pensadores que fizeram do devir – onde as 
coisas que vêm a ser e deixam de ser se mostram (ἀποφαίνεσθαι) – o reduto 
privilegiado da reflexão filosófica, visto que esses teriam confundido “aquilo que 
sempre vem a ser, mas nunca é” (τί τὸ γιγνόμενον μὲν ἀεί, ὂν δὲ οὐδέποτε), com 
“aquilo que sempre é, mas não tem geração” (τί τὸ ὂν ἀεί, γένεσιν δὲ οὐκ ἔχον)10. 
Enquanto o que vem ser é objeto de opinião, por apoiar-se na sensação irracional 
(αἰσθήσεως ἀλόγου), o que é sempre, de modo contrário, é objeto de conhecimento, 
por ser apreendido pelo pensamento (νοήσει). Será justo no reduto da δόξα que 
Platão quererá confinar seus principais adversários, os afamados sofistas, porquanto 
boa parte desses pensadores, em especial Protágoras, acolheram positivamente as 
sensações (ou as aparências) como fundamento da experiência cognoscitiva humana, 
sendo essa uma das razões que motivou o filósofo ateniense a retratar os sofistas 
como os legítimos arautos da “vã presunção do saber” (τὴν μάταιον δοξοσοφίαν)11 
e os astutos detentores da “arte de opinar” (δοξαστικὴν)12. Dado o acolhimento 
favorável de Protágoras ao que se mostra, e tendo em conta que, séculos mais tarde, 
o fenômeno desempenharia uma função capital no pirronismo, faz-se necessário 
responder, hic et nunc, a duas perguntas decisivas para o desdobramento da questão 
da essência e da aparência: primeiro, de que maneira Protágoras e os pirrônicos 
conceberam o alcance e a função das aparências no âmbito epistêmico e prático; 
segundo, em que sentido a concepção protagórica das aparências des-harmoniza-se 
com a concepção pirrônica. 

Partindo do pressuposto de que toda nuance de sentido que possa haver no 
termo φαινόμενον – seja na perspectiva protagórica, seja na pirrônica – procede 
logicamente de um tronco comum de entendimento, algumas considerações de 
ordem filológica fazem-se indispensáveis para a abordagem da questão. Em 
primeiro lugar, notemos que o termo φαινόμενον é simplesmente a forma 
participial média do verbo φαίνω, cujas acepções principais são as de trazer à luz, 
tornar claro, fazer aparecer, revelar, mostrar, tornar visível, dentre outras. A raiz φα-, 
encontrada aqui, exprime a noção de luz, de algo que se torna visível, que se revela, 
donde vemos emergir uma ampla família terminológica de valor semântico 
convergente, a exemplo do substantivo φάος/φῶς (luz, luz do dia, luz solar), dos 
adjetivos φαεινός (brilhante, radiante) e φανερός (visível, manifesto, evidente), assim 
como dos verbos φαείνω (brilhar, resplandecer) e φανερόω (tornar manifesto, revelar, 
tornar claro). Com efeito, tendo em conta os traços semânticos peculiares ao verbo 
φαίνω, podemos pensar a expressão “τό φαινόμενον” (particípio com artigo) de 
duas formas, isto é: ou traduzimo-la como um substantivo que lhe corresponda, o 

 
9 Ibidem, 508d.  
10 PLATO, Timaeus, 28a. 
11 PLATO, The Sophist, 231b.  
12 PLATO, The Sophist, 233c.  



As	faces	do	fenômeno:		

o	horizonte	do	aparecer	em	Protágoras	e	Sexto	Empírico	

	

5 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

fenômeno, a aparência; ou, se preferirmos, desenvolvemo-la como uma oração 
substantiva relativa, o que aparece, o que se manifesta, o que se mostra, ambas as opções, 
obviamente, querendo designar o conjunto dos entes que se tornam visíveis, que 
vêm a lume, que se mostram.  

Tanto Protágoras quanto os céticos pirrônicos, ao tratarem do fenômeno, 
acolhem a acepção que acima delineamos, diferindo apenas (em função dos 
propósitos de suas respectivas concepções filosóficas) quanto à finalidade e ao 
estatuto filosófico das aparências, visto que nesse quesito – é fundamental observar 
– Protágoras e os céticos seguem caminhos diferentes. Ademais, no caso dos céticos, 
notamos uma sutil embora importante diferença no que concerne ao domínio 
fenomênico, visto que o alcance dessa dimensão parece estender-se para além do 
que aventou Protágoras. De qualquer forma, o que agora devemos esclarecer é de 
que modo e sob quais aspectos isso que acima assinalamos se verifica. Examinemos 
a questão com vagar. 

De antemão, é preciso dizer que Protágoras foi o precursor do esforço 
inglório de depor o ser do egrégio trono da verdade, substituindo-o, como se verá, 
pelo tão desprestigiado aparecer. Dito de outro modo, Protágoras é quem encabeça 
a linha de pensamento que, renegando a aspiração metafísica de uma conquista 
cognoscitiva mediante um expediente especulativo, eleva a experiência sensível à 
condição de critério de aferição de um saber individual e infalível. A reconstrução 
da gnosiologia protagórica, a partir da qual se pode vislumbrar a fecundidade 
fenomênica de suas ideias, remete incontornavelmente ao Teeteto, visto tratar-se da 
principal fonte doxográfica sobre o pensamento do sofista de Abdera. É no referido 
diálogo platônico que nos deparamos com a concepção, apresentada pelo jovem 
Teeteto, segundo a qual “saber não é outra coisa que sensação” (οὐκ ἄλλο τί ἐστιν 
ἐπιστήμη ἢ αἴσθησις)13. De imediato, Sócrates nota que se trata da mesma tese que 
defendera Protágoras, e após demonstrar de que modo o sofista a enunciava, isto é, 
ao exibir a famosa formulação da tese do homem medida (ἄνθρωπον μέτρον)14, 
conclui seu raciocínio explicando que: “De certa maneira, o que [Protágoras] diz é 
isto: que cada coisa é para mim do modo que a mim me aparece; por outro lado, é 
para ti do modo que a ti te aparece” (Οὐκοῦν οὕτω πως λέγει, ὡς οἷα μὲν ἕκαστα 
ἐμοὶ φαίνεται, τοιαῦτα μὲν ἔστιν ἐμοί, οἷα δὲ σοί, τοιαῦτα δὲ αὖ σοί)15.  

Grosso modo, a explicação socrática, que aponta para a ênfase conferida por 
Protágoras ao caráter particular de como cada coisa aparece a cada homem, costuma 
ser vista como uma breve elucidação do relativismo protagórico. Ora, se aceitarmos 
que toda experiência fenomênica é algo de cunho privado (ἴδιος), isto é, que todo 
mostrar-se está submetido ao modo particular de perceber de cada homem, então, 
ipso facto, devemos admitir que as propriedades dos objetos são relativas a quem as 
percebe. O que percebo é para mim tal qual percebo – diria Protágoras. Sobre esse 
ponto em particular, é oportuno lembrar que o próprio Sexto comenta que 
Protágoras “considera apenas as coisas que aparecem a cada um, e, desse modo, 
introduz a relatividade. Por isso também ele parece ter algo em comum com os 
pirrônicos” (τίθησι τὰ φαινόμενα ἑκάστῳ μόνα, καὶ οὕτως εἰσάγει τὸ πρὸς τι. διὸ 
καὶ δοκεῖ κοινωνίαν ἔχειν πρὸς τοὺς Πυρρωνείους)16.  

 
13 PLATO, Theaetetus, 151e.  
14 “Pois ele diz de todas as coisas ser o homem medida, das que são, enquanto são, e das que 

não são, enquanto não são / φησὶ γάρ που πάντων χρημάτων μέτρον ἄνθρωπον εἶναι, τῶν μὲν 
ὄντων, ὡς ἔστι, τῶν δὲ μὴ ὄντων, ὡς οὐκ ἔστιν (Ibidem, 152a).  

15 Ibidem, 152a. 
16 SEXTUS EMPIRICUS, PH, I, 216. 



Wesley	Rennyer	M.	R.	Porto	
 

6 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

Esse algo em comum (κοινωνίαν), dito de forma abreviada, consiste no fato 
de as interpretações protagórica e pirrônica convergirem no sentido de admitir a 
relatividade das coisas que aparecem. Mas deixemos o caráter relativo do fenômeno 
de lado. Agora nos compete investigar, sob o prisma protagórico, outros aspectos 
do fenômeno, em especial sua identidade com as sensações/percepções, sua 
vacuidade substancial e, por último, a questão de sua infalibilidade, visto que dessa 
maneira os traços de semelhança e dessemelhança com os pirrônicos tornar-se-ão 
mais claros. A tarefa nos obriga a retornar ao Teeteto. Nele vemos que Sócrates, após 
receber a confirmação de Teeteto da equivalência conceitual entre a ação de mostrar-
se (φαίνεσθαι) e a de aperceber-se (αἰσθάνεσθαι), infere que “aparência [...] e 
sensação são o mesmo” (φαντασία [...] καὶ αἴσθησις ταὐτὸν)17, o que decerto 
evidencia a estreita ligação entre as coisas que aparecem (τὰ φαινόμενα) e as coisas 
sensíveis (τὰ αἰσθητά) – concepção que será assimilada e expandida por Sexto 
Empírico.  

Em todo caso, para o sofista de Abdera, o universo multifacetado das coisas que 
são encontra-se estritamente circunscrito às experiências sensíveis, não havendo 
nenhuma essencialidade ou quididade subjacente ao que se mostra. O que 
Protágoras pretendeu assinalar é que não há nenhuma entidade para além das 
entidades apreendidas pela sensopercepção. Essa posição implica diretamente a 
rejeição da existência de objetos não-fenomenais, bem como a indistinção entre 
essência e aparência, visto que para Protágoras, como bem ilustra Guthrie, “não 
havia nenhuma realidade atrás e independente das aparências”18. A noção de 
mesmidade entre o que é (τὸ ὄν) e o que aparece (τό φαινόμενον), no sentido da 
redução protagórica do real ao conjunto das experiências sensíveis, é bem ilustrada 
por um fragmento de Dídimo, o Cego, teólogo da Igreja Copta de Alexandria, o 
qual apenas se tornou acessível para nós a partir de 1966, por isso mesmo ausente 
no trabalho de Diels-Kranz19. Algumas linhas da passagem de Dídimo nos contam 
que: “[Protágoras] diz que o ser, para as coisas que são, está no aparecer” (λέγει 
ὅτι τὸ εἶναι τοῖς οὖσιν ἐν τῷ φαίνεσθαι ἔστιν), e acrescenta ainda que “todas as 
coisas que são existem no aparecer” (πάντα τὰ ὄντα ἐν τῷ φαίνεσθαι ἔστιν)20. 
Apesar de exíguas, as palavras de Dídimo são douradas, pois sob seu brilho o 
fenomenismo protagórico ilumina-se. Conforme interpretamos, Protágoras está a 
rechaçar in totum qualquer cisão ontológica do real que oponha essência e aparência. 
Essa dualidade vaporosa, para ele, nada mais é que um engano humano. Tudo é 
aparência! Nenhum invólucro fenomênico encobre aos olhos humanos uma suposta 
essencialidade dos objetos: ser e aparecer são uma única e mesma coisa, de modo 
que o aparecimento, isto é, o mostrar-se do objeto que se dá na sensopercepção, já diz, 
ele próprio, o ser da coisa. 

É importante observar que a exposição sextiana da doutrina de Protágoras, 
malgrado as imprecisões terminológicas decorrentes da distância temporal entre os 
dois autores, reforça ainda mais a tese de que Protágoras circunscreve a realidade 
ao que é sensorialmente perceptível. Dois trechos em particular evidenciam o que 

 
17 PLATO, Theaetetus, 152c. Nesse trecho, notemos que o termo empregado por Platão para 

aparência é φαντασία, que, além da acepção de “aparência”, como traduzimos, também pode 
significar “imagem”, “representação”, “aparição” etc. É um termo derivado do verbo φαντάζω 
(“tornar visível”, “deixar ver”, “mostrar-se”), cuja origem, por sua vez, remete ao verbo φαίνω 
– proveniência que evidencia a relação semântica entre φαντασία e φαινόμενον. 

18 “[...] there was no reality behind and independent of appearances” (GUTHRIE, 1971, p. 186). 
19 Descoberto em 1941 ao sul da cidade do Cairo, Egito, o códice de papiro no qual se encontra 

a referência a Protágoras faz parte de um comentário de Dídimo ao Eclesiastes. Os excertos 
didimonianos, publicados em 1966 no jornal suíço de antiguidade clássica Museum Helveticum 
(23), vieram a lume graças ao trabalho em conjunto de Gerhard Binder e Leo Liesenborghs.  

20 LASK-MOST, 31. R27. 



As	faces	do	fenômeno:		

o	horizonte	do	aparecer	em	Protágoras	e	Sexto	Empírico	

	

7 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

aqui é alegado: primeiro, quando Sexto nos expõe que Protágoras “diz que as causas 
de todos os fenômenos subjazem na matéria, posto que a matéria, quanto a si mesma, 
é capaz de ser tudo quanto aparece para todos” (λέγει δὲ καὶ τοὺς λόγους πάντων 
τῶν φαινομένων ὑποκεῖσθαι ἐν τῇ ὕλῃ, ὡς δύνασθαι τὴν ὕλην ὅσον ἐφ’ ἑαυτῇ 
πάντα εἶναι ὅσα πάσι φαίνεται); segundo, quando Sexto acrescenta que “todas as 
coisas que aparecem aos homens, também são, mas as coisas que não aparecem a 
nenhum dos homens, nada são” (πάντα γὰρ τὰ φαινόμενα τοῖς ἀνθρώποις καὶ 
ἔστιν, τὰ δὲ μηδενὶ τῶν ἀνθρώπων φαινόμενα οὐδὲ ἔστιν)21. 

O que não aparece não é. O ser de tudo que é jaz em seu aparecer, pois ser é 
aparecer e aparecer é ser. A matéria (ὕλη) à qual Sexto Empírico faz referência 
compreende a totalidade dos objetos fenomenais, isto é, o conjunto dos entes que 
podem ser objeto da sensopercepção humana, mas que não possui, em Protágoras, 
nenhuma οὐσία subjacente que transcenda a dimensão da pura eclosão fenomenal. 
Isso se estende até mesmo para a esfera psíquica. Em Protágoras, as experiências 
sensíveis fundamentam e governam o microcosmo individual de cada homem, tendo 
em vista que o pensamento, por si mesmo, é incapaz de criar ou de tornar existente 
o seu objeto. Essa noção é reforçada pelas palavras de Diógenes Laércio, quando 
nos escreve, ao sumarizar a doutrina protagórica, que “[Protágoras] dizia nada ser 
a alma além de sensações” (ἔλεγέ τε μηδὲν εἶναι ψυχὴν παρὰ τὰς αἰσθήσεις)22, 
indicando com essa sentença que, para o sofista de Abdera, todo o universo anímico 
do homem se estrutura a partir das sensações, as quais compõem – sem qualquer 
substrato latente – a totalidade dos entes, haja vista que as sensações, como bem 
salienta Giuseppe Rensi, não possuem em Protágoras “[...] nenhum quid 
substancial que seja sua fonte ou ponto de apoio”23. 

É presumível que um cético da estirpe de Sexto Empírico, diante dos 
meandros que a forma mentis de Protágoras exibe e dos pressupostos com os quais 
ela se compromete, tenha se sentido compelido a condenar a doutrina protagórica. 
E assim Sexto Empírico o fez. Ao final de sua exposição das ideias do abderita, Sexto 
declara de modo expresso que Protágoras “dogmatiza” (δογματίζει), seja quando 
discorre “acerca da fluidez da matéria” (περὶ τοῦ τὴν ὕλην ῥευστὴν)24, seja quando 
faz afirmações “sobre as causas de todos os fenômenos subsistirem na matéria” (περὶ 
τοῦ τοὺς λόγους τῶν φαινόμεων πάντων ἐν αὐτῇ ὑποκεῖσθαι), asserções que, por 
versarem sobre coisas obscuras, ou melhor, em “sendo coisas não evidentes” 
(ἀδήλων ὄντων), fazem com que os céticos pirrônicos “suspendam o juízo” 
(ἐφεκτῶν)25.  

É difícil aquiescer, ao olhar para a hierarquia de importância dos princípios 
pirrônicos, que a posição ocupada pelo fenômeno seja outra que não a da mais alta 
proeminência. Se bem dimensionado, pesado e medido, o fenômeno só poderá 
figurar, não é exagero dizer, como uma das vigas mestras do ceticismo pirrônico. 

 
21 SEXTUS EMPIRICUS, PH, I, 218-219. 
22 DL, IX, 51. 
23 “[...] alcun quid sostanziale che ne sia la scaturigine o il punto d’appoggio” (RENSI, apud. 

UNTERSTEINER, [1948] 1996, p. 70).  
24 A tese atribuída a Protágoras da fluidez da matéria consiste basicamente na admissão de que 

toda matéria está em fluxo contínuo, sendo essa a causa das diferentes sensações: quando 
ocorre o choque entre os órgãos dos sentidos e a matéria em fluxo (PH, I, 217-219). A 
exposição de Sexto é uma reformulação do que já aparece no Teeteto (156a) sob o nome de 
doutrinas secretas (atribuídas a Protágoras, Homero, Heráclito e outros), cujo cerne está na 
ideia de que tudo é movimento e, portanto, nada nunca é, mas vai se tornando. 

25 SEXTUS EMPIRICUS, PH, I, 219.  



Wesley	Rennyer	M.	R.	Porto	
 

8 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

Antes mesmo de Sexto Empírico irradiar por toda sua obra o valor que o fenômeno 
possui para a Σκέψις, o dileto discípulo de Pirro, Tímon de Fliunte, já havia 
registrado, em um hexâmetro dactílico, o sobejo poder da aparência: 

 

ἀλλὰ τὸ φαινόμενον πάντῃ σθένει, οὗπερ ἂν ἔλθῃ. 

Mas o fenômeno é em toda parte poderoso, onde quer que surja.26 

 

O verso de Tímon está a apontar para o caráter ineludível e omnipresente 
do fenômeno, que, justamente em razão da ubiquidade de sua presença, encontra-se 
atrelado a toda e qualquer experiência humana de mundo. Como já tivemos a 
oportunidade de comentar, “se o fenômeno, onde quer que surja, é senhor, o é por 
necessidade, porquanto abrange e está imbricado no todo subsistente do qual o 
homem é partícipe e no qual o homem está imerso”27. Para o pirrônico, tudo que nos 
aparece, como bem explicou Porchat, “se nos impõe com necessidade”, de modo que 
ao fenômeno “não podemos senão assentir”, visto que ele é “absolutamente 
inquestionável em seu aparecer”28. É óbvio que aqui se encontra um forte elo entre 
Sexto e Protágoras, mas é preciso notar que esse elo não tarda a se romper. De fato, 
as aparências espraiam-se por tudo, são tudo o que há de acessível ao homem – o 
sofista e o pirrônico, nesse ponto, comungam da mesma concepção –, porém, o cético 
não dirá, ratificando as palavras de Protágoras, que tudo é fenômeno, ou mesmo que 
ser e aparecer são o mesmo.  

Ora, mas como a mesmidade de ser e aparecer, proclamada por Protágoras, 
seria avaliada por Sexto Empírico? Que diria o médico pirrônico acerca da noção 
segundo a qual “o ser, para as coisas que são, está no aparecer” (τὸ εἶναι τοῖς οὖσιν 
ἐν τῷ φαίνεσθαι ἔστιν)? A vacuidade substancial do fenômeno seria endossada por 
Sexto? Oferecer uma resposta a tais indagações não é tarefa fácil. Encontramo-nos 
aqui em terreno movediço, uma vez que Sexto, ao abordar as ideias do célebre 
sofista, jamais encarou essa problemática de maneira frontal, mas antes se 
preocupou em elucidar o teor dogmático da doutrina protagórica, tendo por foco 
outros elementos. 

Conjecturamos, entretanto, que as perguntas supramencionadas possam ser 
respondidas plausivelmente desde que coloquemos em cena a avaliação sextiana 
sobre a epistemologia cirenaica. Expliquemo-nos. Semelhante a Protágoras, para o 
qual ser é aparecer e nada há para além do que se mostra, os cirenaicos afirmavam 
que “apenas as afecções são apreensíveis” (μόνα τὰ πάθη καταληπτά)29, mas diziam 
também – e com isso se afastavam do velho sofista – que os objetos externos 
detinham uma “natureza inapreensível” (φύσιν [...] ἀκαταληπτον)30. A relação 
Protágoras-cirenaicos é atestada de forma lacônica pelo bispo de Cesareia, Eusébio, 
o qual se limitou a apontar a correlação entre as afecções (τὰ πάθη) da escola de 
Aristipo (vistas como as únicas coisas apreensíveis) e as sensações (αἱ αἰσθήσεις) das 
quais falava Protágoras (entendidas como as únicas coisas confiáveis), querendo 
indicar com isso, como explica Tsouna, que “os pontos comuns entre essas doutrinas 

 
26 Ibidem, AM, VII, 30; também em DL, IX, 105. 
27 PORTO, 2019, p. 57.  
28 PORCHAT, 2007, p. 123. 
29 EUSEBIUS, XIV, 19, 1.  
30 SEXTUS EMPIRICUS, PH, I, 216. 



As	faces	do	fenômeno:		

o	horizonte	do	aparecer	em	Protágoras	e	Sexto	Empírico	

	

9 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

repousam em seu antirracionalismo, seus elementos empíricos e em sua ênfase na 
importância dos sentidos”31. 

Em Protágoras, a dimensão ontológica da essência do fenômeno dissolve-
se na própria aparência; nos cirenaicos, essa dimensão é incognoscível. O ser do que 
se mostrar, para a escola de Aristipo, escapa à possibilidade de apreensão humana32; 
o é do aparecer, para o sofista de Abdera, jaz diluído no próprio φαινόμενον. Em 
síntese, o que vemos emergir desse contraste é isto: da parte dos cirenaicos, uma 
posição epistemologicamente negativa no que concerne ao conhecimento do que 
subjaz ao fenômeno; da parte de Protágoras, uma negação aberta de que haja 
qualquer substrato essencial subjacente às coisas que aparecem: “nada é um, em si e 
por si mesmo” (ἓν μὲν αὐτὸ καθ’ αὑτὸ οὐδέν ἐστιν)33. Ora, se Sexto rejeitou a 
afirmação de que “a doutrina cirenaica é idêntica à cética” (ἡ Κυρηναϊκὴ ἀγωγὴ ἡ 
αὐτή ἐστι τῇ σκέψει), argumentando que o τέλος de cada uma dessas escolas é 
distinto e que, diferente dos cirenaicos, os pirrônicos suspendem o juízo “acerca dos 
objetos externos” (περὶ τῶν ἐκτος ὑποκειμένων) – o que demonstra que os céticos 
não endossam o negativismo epistêmico da escola de Aristipo –, então, por analogia, 
é plausível dizer que Sexto não aprovaria a vacuidade substancial que Protágoras 
atribui aos fenômenos, mas, por tratar-se de uma concepção que avança para além 
das fronteiras da evidência, suspenderia o juízo em relação a ela.  

Na esteira desse raciocínio, podemos concluir que a confiança na 
possibilidade de um conhecimento infalível mediante a sensopercepção – uma das 
consequências da ideia de mesmidade entre ser e aparecer –, também seria vista 
pelos céticos pirrônicos com grande desconfiança. Observemos com atenção. Numa 
de suas explicações sobre a doutrina de Protágoras, Sócrates nos diz que, para o 
sofista, “percepção [...] é sempre daquilo que é e [é] sem engano, visto que é saber” 
(αἴσθησις [...] τοῦ ὄντος ἀεί ἐστιν καὶ ἀψευδὲς ὡς ἐπιστήμη οὖσα)34. Nessa 
passagem, o uso do particípio presente do verbo ser, no genitivo (τοῦ ὄντος), 
demarca a ambiência a partir da qual toda percepção tem origem: a percepção 
sempre provém do ente, do que está sendo, do que é. Aqui encontra-se implícita a 
negação do não-ser na aparência, posto que a apreensão do objeto pela percepção, 
sendo necessariamente oriunda do que é, dissiparia, em absoluto, todas as brumas do 
não-ser, tornando a sensopercepção sempre verdadeira. Como bem explica Capizzi: 
“não existe falsa aparência, porque ela só poderia ser aparência do que não é, e o que 
não é não pode tampouco aparecer de modo algum”35. Sob esse prisma, e levando 
em consideração que em Protágoras ser é manifestar-se, a percepção, essa germinação 
fenomênica sem quididade subjacente, é sempre sem engano (ἀψευδὲς), isto é, 
infalível, porquanto assegura ao percipiente o saber (ἐπιστήμη) do que é percebido. 
A tese protagórica da infalibilidade das sensações, que consiste basicamente em 
afirmar que ninguém se equivoca em relação às próprias percepções sensíveis, é uma 

 
31 “[...] the common points of these doctrines lie in their anti-rationalism, their empiricist elements and their 

emphasis on the importance of the senses” (TSOUNA, 2004, p. 124). 
32 As palavras de Diógenes Laércio a respeito dos cirenaicos (DL, II, 92), nomeadamente quanto 

à questão da cognoscibilidade das coisas em si mesmas, tornam bastante clara a posição que 
os seguidores de Aristipo defendiam: “Eles diziam que as afecções são apreensíveis, mas não 
as coisas a partir das quais elas vêm a ser. E afastavam-se também do estudo da natureza, por 
se mostrar inapreensível” (Τὰ τε πάθη καταληπτά. ἔλεγον οὖν αὐτά, οὐκ ἀφ’ ὧν γίνεται. 
ἀφίσταντο δὲ καὶ τῶν φυσικῶν διὰ τὴν ἐμφαινομένην ἀκαταληψίαν).  

33 PLATO, Theaetetus, 152d.  
34 Ibidem, 152c.  
35 “[...] non esiste falsa apparenza, perché essa potrebbe essere solo apparenza di ciò non è, e ciò che non è non 

può neanche apparire in alcun modo” (CAPIZZI, 1955, p.306). 



Wesley	Rennyer	M.	R.	Porto	
 

10 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

consequência direta e inevitável da concepção segundo a qual o ser das coisas jaz 
imbricado em seu mostrar-se; quer dizer, a aparência, na medida em que é sempre 
manifestação das coisas que são36, revela infalivelmente a cada homem a realidade 
no instante mesmo da sua aparição. Perceber é conhecer.  

Aqui atingimos uma das partes nucleares da epistemologia de Protágoras, 
e por isso convém que nos demoremos um pouco mais em seus meandros. Pois bem; 
todo manifestar-se, para o célebre sofista trácio, possui a característica peculiar de 
comunicar o ser do objeto, isto é, o aparecimento de algo, sob a dinâmica do 
encontro entre aquele que percebe e o ente percebido, transmite de modo 
compreensível e infalível o ser daquilo que vem à luz enquanto aparição fenomênica, 
sendo esse, portanto, o fundamento da cognoscibilidade das sensações humanas: “A 
essência daquilo que é coisa, é, portanto, ser manifesto, cognoscível, encontrar-se 
no estado de poder ser conhecido”37. Dito de maneira concisa, a essência, para 
Protágoras, é dada na própria aparência, e da apreensão do ser da coisa mediante o 
intercurso de um ente que percebe e uma entidade percebida, origina-se – no seio 
mesmo dessa experiência – um ato cognoscitivo de caráter intrinsecamente infalível 
(ἀψευδής).  

As sensopercepções sempre dizem a verdade do objeto, sem nunca dar azo 
ao engano, por isso, segundo Aristóteles, quando Protágoras fala do homem 
enquanto μέτρον de todas as coisas, ele tão somente quer dizer que “o que parece a 
cada um firmemente também é” (τὸ δοκοῦν ἑκαστῳ τοῦτο καὶ εἶναι παγίως)38. A 
tese da cognição individual de caráter infalível, fundamentada no atendimento à 
exigência do que parece e aparece a cada homem em particular, ancora a nau do 
saber no porto da percepção, fazendo dos estados psíquicos individuais – os quais 
são gerados pelas sensações – a antessala de onde desponta o ato de conhecer em 
toda sua infalibilidade. Um trecho já consagrado do Teeteto atesta bem esses 
elementos: 

 

ἀληθὴς ἄρα ἐμοὶ ἡ ἐμὴ αἴσθησις  – τῆς γὰρ ἐμὴς οὐσίας ἀεί ἐστιν – 
καὶ ἐγὼ κριτὴς κατὰ τὸν Πρωταγόραν τῶν τε ὄντων ἐμοὶ ὡς ἔστι, 
καὶ τῶν μὴ ὄντων ὡς οὐκ ἔστιν. 

Minha percepção, portanto, é verdade para mim – pois é sempre parte 
do meu ser –, e eu sou juiz, de acordo com Protágoras, das coisas que 
são para mim como são, e das coisas que não são, como não são.39  

  
É preciso pontuar, todavia, que a doutrina protagórica, embora tenha 

fornecido ao pirronismo subsídios de superlativa importância no âmbito 
fenomênico, terminou por adotar uma posição em relação ao que aparece 
absolutamente contrária àquela sustentada pelos σκεπτικοί. Devemos reconhecer, 
decerto, que Protágoras elevou o fenômeno à condição de base estruturante da 
experiência humana, exorcizando de sua compreensão qualquer sedimento 
metafísico que pudesse subjazer ao que se mostra, tendo inclusive demonstrado, 

 
36 Como insiste Antonio Capizzi: “O mundo das aparências é um mundo feito inteiramente de 

coisas que são, porque a ninguém jamais apareceu uma coisa que não é / Il mondo delle apparenze 
è un mondo fatto tutto di cose que son, perché a nessuno mai è apparsa una cosa che non è” (CAPIZZI, 
1955, p. 307).  

37 “L'essenza di ciò che è cosa, è dunque di essere manifesto, conoscibile, di trovarsi in istato di poter venire 
conosciuto” (RENSI, apud. UNTERSTEINER, [1948] 1996, p. 71).  

38 ARISTOTLE, Metaphysics, 1062b1-15. 
39 PLATO, Theaetetus, 160c. 



As	faces	do	fenômeno:		

o	horizonte	do	aparecer	em	Protágoras	e	Sexto	Empírico	

	

11 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

conforme indicamos ligeiramente, o caráter particular de como cada coisa aparece a 
cada homem. Apesar disso, os rumos das ideias do sofista conduziram-no até o 
domínio da asseveração dogmática, único território no qual os céticos não ousam 
firmar seus pés: donde a “fratura doutrinal” entre o abderita e os pirrônicos. Ora, se 
é legítimo inferirmos que a defesa da vacuidade substancial do fenômeno é condição 
suficiente para que os céticos suspendam o juízo, então podemos novamente inferir 
que a sustentação da possibilidade de uma aquisição cognoscitiva infalível, através da 
sensopercepção, é mais do que suficiente para que, outra vez, eles assim procedam.  

Oswaldo Porchat foi cirúrgico ao dizer que os pirrônicos “não atribuem ao 
fenômeno nenhum estatuto ontológico ou epistemológico”40. É disto que se trata: 
tanto não há nenhuma teoria cética sobre o caráter ontológico do fenômeno, no 
sentido de determinar sua estrutura fundamental ou natureza última, quanto não 
há nenhuma pretensão de conferir às aparências um valor epistêmico. As 
formulações teórico-especulativas sobre o fenômeno, quaisquer que sejam as 
roupagens sob as quais se apresentem, não pertencem ao conjunto das concepções 
pirrônicas, nomeadamente porque o fenômeno, para os membros da Σκέψις, não se 
presta a elucubrações que visam lhe atribuir algum tipo de estatuto teórico. O cético, 
com efeito, não elabora nenhuma teoria sobre a aparência, mas tão somente 
reconhece a inevitabilidade do que se mostra, porquanto o que vem à presença no 
ato de mostrar-se é parte irrecusável da própria dinâmica da vida. Viver – diria o 
cético – é ser afetado fenomenicamente.  

É o próprio Sexto Empírico quem nos esclarece, falando como membro-
chefe da tradição pirrônica, de que modo o fenômeno se nos impõe e nos condiciona 
– através do influxo coercitivo da sua presença – à sua adesão. Sexto diz: “pois não 
suprimimos as coisas que, de acordo com a representação passiva, nos conduzem 
involuntariamente ao assentimento [...] e estas coisas são os fenômenos” (τὰ γὰρ 
κατὰ φαντασίαν παθητικὴν ἀβουλήτως ἡμᾶς ἄγοντα εἰς συγκατάθεσιν οὐκ 
ἀνατρέπομεν [...] ταῦτα δέ ἐστι τὰ φαινόμενα)41. As aparências “nos conduzem 
ao assentimento” (ἡμᾶς ἄγοντα εἰς συγκατάθεσιν) sem que haja qualquer concurso 
da vontade ou mesmo juízo de valor. Elas simplesmente se nos impõem. Abraça-se 
o fenômeno porque recusá-lo é de todo impossível. Aqui é de suma importância 
atentar para o sintagma κατὰ φαντασιάν παθητικὴν, visto que ele indica a 
peculiaridade da afecção fenomênica à qual estamos submetidos. Notemos que a 
φαντασίαν, isto é, a representação, aparência, imagem ou aparição, tem por 
característica ser παθητικὴν, ou seja, ser passiva, patética, capaz de afecção42, razão 
pela qual a experiência fenomênica é compreendida pelos pirrônicos como um πάθος 
involuntário. Tal compreensão do fenômeno enquanto páthos pathetiké desvela, pois, 
o núcleo da atitude cética: não se trata de afirmar ou negar alguma qualidade 
intrínseca às coisas, mas de reconhecer, por força das afecções, que o plano do 
aparecer nos atravessa inapelavelmente antes mesmo que possamos deliberar sobre 
ele. O cético, cônscio da impossibilidade de escapar ao domínio do que aparece, 
limita-se a acolhê-lo com a neutralidade daquele que sabe não haver refúgio fora do 
que se mostra. Em última instância, a submissão ao fenômeno não é um ato de fé, 
mas o reflexo de uma percepção filosófica que abdica do ímpeto de julgar e que 
reconhece, de modo sereno, a força impositiva do aparecer que inevitavelmente nos 
atinge. 

 
40 PORCHAT, 2007, p. 128. 
41 SEXTUS EMPIRICUS, PH, I, 19.  
42 Cabe lembrar que o adjetivo triforme παθητικός tem por origem etimológica o verbo πάσχω, 

cujas principais acepções são as de sofrer, padecer, ser afetado.  



Wesley	Rennyer	M.	R.	Porto	
 

12 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

Ninguém que vê uma estrela no céu dirá que não a vê; tampouco quem ouve 
as ondas que quebram na praia dirá que não as ouve; da mesma forma, aquele que 
sente o calor do sol veranil ou o frio do vento invernal dirá que, sentindo-os, não os 
sente. O dado fenomênico é irrecusável; ele é o esteio sobre o qual se constrói a teia 
de relações que dinamiza as experiências humanas, sendo também a razão em 
virtude da qual o cético admite, como parte inseparável da vida comum (κοινός βίος), 
a atuação necessária e sempre presente das aparições fenomenais em nossos estados 
anímicos, “pois o cético assente às afecções que são inevitáveis segundo a 
representação sensível, de sorte que não diria, sentindo calor ou frio, ‘creio não 
sentir calor ou frio’” (τοῖς γὰρ κατὰ φαντασίαν κατηναγκασμένοις πάθεσι 
συγκατατίθεται ὁ σκεπτικός, οἷον οὐκ ἂν εἴποι θερμαινόμενος ἢ ψυχόμενος ὅτι 
δοκῶ μὴ θερμαίνεσθαι ἢ ψύχεσθαι)43.  

Reconhecer o aparecer do que aparece é atender ao que há de mais evidente 
e indispensável na experiência comum dos homens. Essa atitude, porém, encontra-
se a mil léguas de distância de qualquer teorização sobre as aparências. Eis a 
distinção fundamental entre os céticos pirrônicos e Protágoras, pois, enquanto os 
membros da Σκέψις limitam-se a reconhecer e a enunciar as próprias afecções, 
silenciando a respeito da essência do que se mostra, o sofista de Abdera esboça, 
acerca das aparências, teses ontoepistêmicas positivas acerca delas, o que o afasta 
dos céticos de modo decisivo e também o faz figurar no rol dos pensadores 
dogmáticos. Além disso, notemos que a sutil distinção sextiana acerca do escopo da 
investigação cética do fenômeno coopera bastante para que possamos entender, com 
maior clareza, em que sentido Protágoras e os céticos pirrônicos divergem em suas 
respectivas posições a respeito dos fenômenos. Tal diferenciação, mencionada por 
Sexto nas Hipotiposes, aponta para uma heterogeneidade entre aquilo que é afirmado 
sobre o fenômeno e seu reconhecimento enquanto tal: 

 

ὅταν δὲ ζητῶμεν εἰ τοιοῦτον ἔστι τὸ ὑποκείμενον ὁποῖον φαίνεται, 
τὸ μὲν ὅτι φαίνεται δίδομεν, ζητοῦμεν δ’ οὐ περὶ τοῦ φαινομένου 
ἀλλὰ περὶ ἐκείνου ὃ λέγεται περὶ τοῦ φαινομένου· τοῦτο δὲ 
διαφέρει τοῦ ζητεῖν περὶ αὐτοῦ τοῦ φαινομένου. 

E quando investigamos se o que subjaz é tal qual aparece, concedemos 
que ele aparece, e não investigamos acerca do fenômeno, mas acerca 
daquilo que se diz sobre o fenômeno: e isso difere de investigar sobre 
o fenômeno em si mesmo.44 

 

A investigação cética não incide sobre o que aparece, mas sobre os discursos 
que predicam de modo categórico o fenômeno ou dotam o aparecer de alguma 
particularidade ontognosiológica. Protágoras, ao falar em termos de infalibilidade 
em relação à percepção sensível, sustentando que “o ser, para as coisas que são, está 
no aparecer” (τὸ εἶναι τοῖς οὖσιν ἐν τῷ φαίνεσθαι ἔστιν)45 e que “todas as 
representações e as opiniões são verdadeiras” (πάσας τὰς φαντασίας καὶ τὰς δόξας 
ἀληθεῖς ὑπάρχειν)46, extrapola os limites do discurso a-dogmático, dimensão na qual 
o cético pirrônico, tendo esvaziado das suas elocuções todo conteúdo tético sobre as 
aparências, insiste firmemente em se manter. A construção de uma doutrina 
epistêmica fundada na sensopercepção, como queria Protágoras, é objeto de 

 
43 SEXTUS EMPIRICUS, I, 13.  
44 Ibidem, PH, I, 19. 
45 LASK-MOST, 31. R27. 
46 SEXTUS EMPIRICUS, AM, VII, 60. 



As	faces	do	fenômeno:		

o	horizonte	do	aparecer	em	Protágoras	e	Sexto	Empírico	

	

13 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

investigação e de crítica justamente por pretender dizer sobre o fenômeno muito 
mais do que os céticos assumem ser possível dizer sem que se incorra em 
dogmatismo.  

Mas que não se creia, equivocadamente, que o ceticismo pirrônico exorta os 
homens a adotarem uma postura afásica quanto ao fenômeno. De modo algum! 
Dado que o fenômeno é irrecusável em seu mostrar-se, e que os homens são afetados 
de modo inapelável pelo que aparece, está facultado a todo indivíduo discorrer ad 
nauseam sobre suas próprias afecções, mesmo porque isso é parte indissociável da 
vida. O problema filosófico ao qual o cético faz referência não diz respeito, como 
esperamos ter deixado suficientemente claro, aos discursos que são desprovidos de 
propósitos teóricos especulativos, mas sim àqueles que, via de regra, almejam 
estabelecer alguma fundamentação ontológica para os fenômenos ou que se creem 
capazes de descrever aspectos não evidentes relativos às coisas que se mostram. 
Anuir aos fenômenos e descrevê-los enquanto afecções passivas (πάθη παθητικοί) é 
tudo o que fazem, prezam e aconselham os céticos.  

A estima do pirronismo pelo fenômeno era tal que desde os seus primeiros 
representantes, a exemplo de Pirro e Tímon, o fenômeno já detinha posição de 
relevo, como teria atestado Enesidemo ao dizer que “Pirro nada determina 
dogmaticamente [...], mas guia-se pelos fenômenos” (οὐδὲν ὁρίζειν τὸν Πύρρωνα 
φογματικῶς [...] τοῖς δὲ φαινομένοις ἀκολουθεῖν)47. De fato, por não perderem 
de vista a imprescindibilidade do fenômeno para a vida, os céticos acolhem as 
aparências e orientam-se por elas, sendo essa a causa fundamental de o fenômeno 
figurar, conforme podemos atestar pelas palavras de Sexto Empírico, como critério 
de ação prática da Σκέψις: 

 

κριτήριον τοίνυν φαμὲν εἶναι τῆς σκεπτικῆς ἀγωγῆς τὸ 
φαινόμενον, δυνάμει τὴν φαντασίαν αὐτοῦ οὕτω καλοῦντες· ἐν 
πείσει γὰρ καὶ ἀβουλήτῳ πάθει κειμένη ἀζήτητός ἐστιν. διὸ περὶ μὲν 
τοῦ φαίνεσθαι τοῖον ἢ τοῖον τὸ ὑποκείμενον οὐδεὶς ἴσως 
ἀμφισβητεῖ, περὶ δὲ τοῦ εἰ τοιοῦτον ἔστιν ὁποῖον φαίνεται ζητεῖται. 
Dizemos, então, que o critério da via cética é o fenômeno, chamando 
virtualmente desse modo a representação; pois o que jaz na convicção 
e na afecção involuntária é ininvestigável. Portanto, ninguém 
provavelmente disputa acerca de o objeto subjacente manifestar-se de 
tal ou tal maneira, mas investiga-se sobre se é tal ou qual aparece.48 

 

A universal e perpétua força do fenômeno, onde quer que desponte como 
fonte de manifestação, de aparecimento e de presença visível, arrasta, de modo 
inexorável, todos os homens, aequi et iniqui, à sua plena anuência. O aparecer 
fenomenal, gratuita e irresistivelmente, entrega a cada indivíduo o complexo 
multiforme de imagens sensíveis que compõem, em sua totalidade, o panorama das 
experiências humanas. O fenômeno é, em suma, pura doação de horizontes 
representacionais, é torrente de aparecimentos e dispersões cuja peculiaridade 
consiste simplesmente em ser dado, em eclodir, em vir À luz, “pois das coisas que 
aparecem estabelecemos apenas isso mesmo, que elas aparecem” (τῶν γὰρ 

 
47 DL, IX, 106. 
48 SEXTUS EMPIRICUS, PH, I, 22. 



Wesley	Rennyer	M.	R.	Porto	
 

14 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

φαινομένων αὐτὸ μόνον παριστάντων ὅτι φαίνεται)49. Com efeito, é por ser dado 
na afecção involuntária (ἀβουλήτῳ πάθει) que o fenômeno, isto é, esse καιρός do 
tornar-se visível, apresenta-se aos pirrônicos como ininvestigável (ἀζήτητός) e digno 
de aquiescência. Os céticos não hão de polemizar com os relatos fenomenais, mas 
com todo e qualquer discurso que, partindo do que aparece, sustente tenazmente 
que aquilo que se manifesta é, em verdade, tal e qual o que subjaz ao manifestado. 
Diógenes Laércio, sintetizando a posição cética quanto ao fenômeno, diz-nos com 
bastante correção: “Pois também nós admitimos o que aparece, sem [admitir] que 
seja como e tal [aparece]” (καὶ γὰρ τὸ φαινόμενον τιθέμεθα, οὐχ ὡς καὶ τοιοῦτον 
ὄν)50. Mais uma vez, notemos que o reconhecimento cético da aparência é aqui 
exposto como isento de dúvida, ao passo que a admissão de que o aparente seja 
realmente conforme aparece é alvo de profunda suspeição51. Enfim, supor que o 
fenômeno corresponda ao que a coisa é, em si e por si mesma, sugere uma firme e 
precipitada confiança ontoepistêmica, típica do pensar dogmático, para a qual o 
cético não poderia senão reservar a mais austera e abnegada condenação. 

 

Referências: 

Aristóteles. (2014) Metafísica. Tradução de Giovanni Reale. São Paulo: Paulus.  

Capizzi, A. (1955) Protagora: le testimonianze e i fragmenti. Firenze: G. C. Sansoni 
Editore. 

Diogene Laerzio. (2005). Vite et dottrine dei più celebri filosofi. A cura di Giovanni Reale. 
Milano: Edizione Bompiani. 

Eusebius. (1983). Die Praeparatio Evangelica. Ed. Karl Mars und Édouard des Places. 
Berlim: Akademie-Verlak, teil II. 

Kahn, C. (2006). “Plato on Recollection”. In: A companion to Plato. Edited by Hugh. B. 
Benson. Blackwell Publishing.  

Laks, A; Most, G. (2016). Early Greek Philosophy – Sophists 1. London: Harvard 
University Press, vol. VIII. 

______. (2016). Early Greek Philosophy – Sophists 2. London: Harvard University Press, 
vol. IX. 

Lefranc, J. (1999). Platon et le platonisme. Paris: Armand Colin. 

Plato. (1937). The Republic I-V. Translated by Paul Shorey. London: Harvard 
University Press, vol. I.  

______. (1952). Theaetetus, Sophist. Translated by Harold North Fowler. Cambridge: 
Harvard University Press.  

______. (1988). Timaeus. Edited by R. D. Archer-Hind. London: Macmillan.  

Porchat, O. (2007). Rumo ao ceticismo. São Paulo: Editora Unesp.  

Porto, W. R. (2019). O autodesvanecimento do lógos: uma análise do caráter não-tético do 
pirronismo. Sképsis, vol. X, n. 19, p. 1-10. 

 
49 Ibidem, AM, VIII, 368.  
50 DL, IX, 104.  
51 Tímon de Fliunte, em sua obra Das sensações (Περὶ αἰσθήσεών), legou à tradição pirrônica uma 

sentença que, pela brevidade e pela clareza com as quais resume a posição cética em relação 
ao fenômeno, conquistou com o devido mérito um status paradigmático. Tímon diz: “Que o 
mel seja doce, não afirmo, mas que parece [doce], reconheço / τὸ μέλι ὅτι ἐστὶ γλυκλὺ οὐ 
τίθημι, τὸ δὲ ὅτι φαίνεται ὁμολογῶ” (DL, IX, 105).  



As	faces	do	fenômeno:		

o	horizonte	do	aparecer	em	Protágoras	e	Sexto	Empírico	

	

15 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	2-15	-	ISSN	1981-4534 

Sextus Empiricus. (1976). Work in four volumes. Outlines of Pyrrhonism. Translated by 
R. G. Bury. Cambridge: Harvard University Press, vol. I. 

______. (1967). Work in four volumes. Against the Logicians. Translated by R. G. Bury. 
Cambridge: Harvard University Press, vol. II.  

______. (1967). Work in four volumes. Against the Physicists and Against the Ethicists. 
Translated by R. G. Bury. Cambridge: Harvard University Press, vol. III. 

______. (1971). Work in four volumes. Against the Professors. Translated by R. G. Bury: 
Cambridge: Harvard University Press, vol. IV. 

Tsouna, V. (2004). The Epistemology of Cyrenaic School. Cambridge: Cambridge 
University Press.  

Untersteiner, M. (1996). I Sofisti. Milano: Bruno Mondadori. 
 

 


