
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	124-130	
	

124 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	124-130	-	ISSN	1981-4534 

 

A FILOSOFIA AFRICANA NO BRASIL: 

ORALIDADE, AGRAFIA, ANCESTRALIDADE  

E OS MANUSCRITOS DE TIMBUKTU 

 
Tarcísio Afonso Tchivole 

Universidade Federal do Triângulo Mineiro 
E-mail: d202220666@uftm.edu.br  

 
 
 
Resumo: Este artigo examina a recepção da filosofia africana na pós-graduação 
brasileira ao longo das duas últimas décadas. Destacam-se os Manuscritos de Timbuktu 
como marco de inflexão epistêmica, por evidenciarem formas autônomas de produção 
filosófica africana e suas repercussões no contexto acadêmico brasileiro. A persistência 
do mito da agrafia revela a necessidade de uma abordagem descolonizada, capaz de 
integrar oralidades, textualidades e ancestralidades escritas como expressões legítimas 
e plurais do saber filosófico africano. Os resultados da análise apontam para a urgência 
de uma crítica às categorias de agrafia, oralidade e ancestralidade em suas concepções 
tradicionais, bem como para a necessidade de redescobrir e valorizar a centralidade dos 
Manuscritos de Timbuktu. 

Palavras-chave: Epistemologia africana; descolonização do conhecimento; manuscritos 
africanos; tradições africanas. 
 
Abstract: This article analyzes the reception of African philosophy in Brazilian 
postgraduate studies over the last two decades. The Timbuktu Manuscripts stand out 
as an epistemic turning point, as they highlight autonomous forms of African 
philosophical thought with repercussions in the Brazilian context. The persistence of 
the agraphia myth demands a decolonized approach that integrates oralities, 
textualities and written ancestries as legitimate and plural expressions of African 
philosophical knowledge. The results of the analysis point to the urgency of a critique 
of the categories of agraphia, orality and ancestry, as traditionally conceived, and to the 
importance of rediscovering and appreciating the Timbuktu Manuscripts. 

Keywords: African epistemology; decolonization of knowledge; manuscripts in Africa; 
traditions of Africa. 

 

1 Introdução 

A crescente inserção da filosofia africana na produção acadêmica brasileira tem 
revelado contradições significativas entre a intenção de ruptura com paradigmas 
eurocentrados e a persistência de pressupostos coloniais.1 Entre esses, destaca-se a 
concepção de que os modos africanos de elaborar e transmitir reflexões e 
conhecimentos científicos sobre o mundo estariam circunscritos exclusivamente à 
oralidade e à tradição, em contraste com a escrita e a racionalidade, frequentemente 
concebidas como realidades exógenas e, portanto, não autênticas às culturas 
africanas. Tal concepção, além de anacrônica, ignora a densidade histórica e 
intelectual de tradições letradas africanas, como atestam os milhares de manuscritos 
preservados em Timbuktu, que expressam um sofisticado campo de produção 

 
1 Este artigo foi originalmente publicado com o título “African philosophy in Brazil: orality, 

agraphia, ancestry and the Timbuktu Manuscripts” na revista Sententiae 44:2 (2025), p. 50-57. 
Agradecemos à revista e ao editor Oleg Khoma a autorização da publicação do texto em 
português. 



A	filosofia	africana	no	Brasil:	oralidade,	agrafia,		

ancestralidade	e	os	Manuscritos	de	Timbuktu	

125 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	124-130	-	ISSN	1981-4534 

escrita nos domínios da filosofia, da teologia, da ciência, da jurisprudência e da 
literatura. 

Como alerta Jeppie (2008, p. 15), “as tentativas de se argumentar por uma 
história intelectual da África frequentemente têm sido confrontadas com a ideia de 
que o continente possui apenas uma tradição oral”. Tal inverdade histórica, contudo, 
não pode ser sustentada diante da evidência concreta dos acervos manuscritos da 
região do Sahel, os quais documentam, de forma sistemática, a agência intelectual 
de elites letradas africanas. Mais do que vestígios de um passado remoto, os 
Manuscritos de Timbuktu (doravante MT) “servem como repositórios de dados 
históricos importantes para praticamente todos os aspectos da vida na região e além 
dela” (Jeppie, 2008, p. 15), desafiando frontalmente a representação da África como 
espaço desprovido de história, de racionalidade e de práticas escriturais. 

A contestação dessa representação é ainda mais enfática em estudiosos como 
Souleymane Bachir Diagne, para quem é inconcebível formular uma história da 
filosofia no continente africano ignorando os efeitos da penetração do saber 
islâmico. Diagne (2008, p. 19) rememora, por exemplo, a afirmação de Cheikh Anta 
Diop de que, séculos antes da colonização europeia, intelectuais africanos já se 
dedicavam ao estudo da lógica aristotélica — um fato que contradiz radicalmente 
as teses racistas da “mentalidade primitiva”. Mais do que isso, Diagne destaca que 
a islamização de muitas regiões da África subsaariana implicou não apenas a adoção 
da religião islâmica, mas também a incorporação da racionalidade gráfica do árabe, 
o que levou populações locais a reescreverem sua própria história em seus idiomas 
nativos, com o uso do alfabeto árabe: “Wolof, Fulfulde, Hausa e Bambara deixaram 
de ser línguas orais no exato momento em que pessoas treinadas na escrita árabe 
[...] começaram a escrever crônicas, mitos e poesia de louvor nessas línguas” 
(Diagne, 2008, p. 20). 

A crescente inserção da filosofia africana nos currículos acadêmicos brasileiros, 
especialmente após a Lei nº 10.639/2003 e as Diretrizes Curriculares de 2004, não 
deve limitar-se à valorização da oralidade como traço essencialista. Ao contrário, 
exige o reconhecimento das múltiplas formas de pensamento filosófico africano, 
incluindo aquelas expressas por meio da escrita. Essa revalorização da textualidade 
escrita permite não apenas contestar a exclusividade ocidental da racionalidade, mas 
também romper com o binarismo entre oralidade e escrita que ainda informa 
abordagens reducionistas. 

Nesse contexto, estudar a filosofia africana torna-se parte de um movimento 
mais amplo de democratização dos saberes e afirmação de epistemologias 
historicamente subalternizadas. A análise das dissertações e teses da BDTD 
permite avaliar como tais diretrizes vêm sendo incorporadas no ensino superior e 
de que modo influenciam a produção recente, especialmente na pós-graduação em 
Educação. O levantamento evidencia tanto avanços quanto persistências de visões 
simplificadoras que restringem a filosofia africana à oralidade. 

Em resposta, este artigo propõe uma abordagem centrada na noção de formas 
de pensamento filosófico de África — modos historicamente situados de elaborar e 
transmitir conhecimento, inclusive pela escrita. A partir dos MT, argumenta-se que 
a escrita constitui uma expressão legítima e sofisticada da agência epistemológica 
africana. 

 

2 Metodologia 

A presente investigação adota uma abordagem qualitativa e interpretativa, centrada 
na análise documental de teses e dissertações produzidas na pós-graduação 
brasileira e disponíveis na BDTD. A seleção do corpus foi orientada por uma busca 
sistemática realizada até 8 de junho de 2025, com os seguintes descritores: 



Tarcísio	Afonso	Tchivole 

126 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	124-130	-	ISSN	1981-4534 

“oralidade africana”, “tradição oral africana”, “ancestralidade africana”, “escritas 
africanas”, “tradição manuscrita africana” e “Manuscritos de Timbuktu”. Tais 
termos foram aplicados em buscas simples e também como filtros por título, visando 
mapear a presença das categorias centrais da investigação. 

A busca inicial resultou na identificação de 216 trabalhos: “oralidade africana” 
(34), “tradição oral africana” (20), “ancestralidade africana” (156), “escritas 
africanas” (6), “tradição manuscrita africana” (0) e “Manuscritos de Timbuktu” (0). 
Com base nessa tabela, aqui está um gráfico em barras verticais que representa 
visualmente os dados: 

 

 
 

A análise dos descritores evidencia uma concentração temática significativa em 
torno da ancestralidade africana (72%) e, em menor medida, da oralidade (25%), com 
ausência completa de registros que mencionem os “Manuscritos de Timbuktu” ou a 
“tradição manuscrita africana”. Tal distribuição revela três aspectos principais: (1) 
a persistência de uma concepção essencialista da África como espaço 
predominantemente oral e ancestral; (2) o silenciamento das tradições escritas 
africanas, fundamentais para desafiar a concepção eurocêntrica da racionalidade 
como atributo exclusivo do Ocidente; e (3) uma lacuna crítica que se apresenta, ao 
mesmo tempo, como oportunidade epistêmica para reconfigurar as formas de 
pensamento filosófico africano em chave descolonial. 

O refinamento do corpus, reduzido de 216 para apenas 20 trabalhos após 
aplicação de filtros por título, reforça essas assimetrias: 15 abordam a 
“ancestralidade africana” e cinco tratam da “oralidade africana” ou da “tradição oral 
africana”, sem qualquer menção explícita às tradições escritas. Essa ausência não 
decorre apenas de limitações técnicas dos sistemas de indexação, mas reflete uma 
tendência temática consolidada, que favorece determinadas imagens da África, 
alinhadas ao paradigma da oralidade, em detrimento de abordagens que reconheçam 
a centralidade da escrita como forma legítima de pensamento. 

A escassez de trabalhos sobre tradições escritas aponta para uma estrutura 
epistemológica seletiva, que perpetua o mito da agrafia e relega a escrita africana 
— incluindo o ajami e os registros arábicos — à invisibilidade. Ainda que a busca 
complementar em repositórios tenha identificado uma dissertação com alguma 
aderência à temática (Sayão, 2023), a lacuna permanece expressiva. 

A partir de uma leitura indutiva, foram construídas três categorias analíticas: 
(1) trabalhos que reduzem a filosofia africana à oralidade; (2) os que reconhecem 



A	filosofia	africana	no	Brasil:	oralidade,	agrafia,		

ancestralidade	e	os	Manuscritos	de	Timbuktu	

127 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	124-130	-	ISSN	1981-4534 

escrita e oralidade em relação hierárquica; e (3) os que mencionam marginalmente 
a tradição manuscrita. Esses dados demonstram a urgência de uma revisão crítica 
das categorias que sustentam a produção acadêmica brasileira sobre filosofia 
africana. 

 

3 Discussão dos Resultados 

De modo geral, os dados analisados, recordando que o corpus é composto por 216 
documentos, revelam uma recepção desigual e epistemologicamente assimétrica da 
filosofia africana na pós-graduação brasileira. Para evitar um excesso descritivo 
contraproducente, optou-se por apresentar exemplos representativos, extraídos das 
principais tendências observadas. Os resultados apontam para a persistência de 
modelos interpretativos que restringem as formas de pensamento africanas à 
oralidade e à ancestralidade simbólica, frequentemente dissociadas de qualquer 
tradição escrita autóctone. 

Na primeira categoria, que inclui trabalhos como os de Tavares (2019), Mota 
(2014), Oliveira (2005) e Machado (2016), predomina uma abordagem que associa 
a oralidade à essência das culturas africanas. Ainda que bem-intencionada na 
valorização de tradições orais, essa leitura acaba por reproduzir, de forma não 
intencional, a lógica colonial que opõe oralidade e racionalidade. Ao fixar a oralidade 
como a única via legítima de expressão do pensamento africano, esses estudos 
negligenciam o problema conceitual da agrafia e reforçam uma epistemologia do 
silenciamento, que invisibiliza as formas escritas autóctones — como os registros 
em árabe e em línguas africanas locais. 

A segunda categoria, representada por autores como Oliveira (2016) e Jesus 
(2004), avança em relação ao grupo anterior ao reconhecer a coexistência entre 
oralidade e escrita. No entanto, essa coexistência ainda se apresenta sob uma 
estrutura hierárquica, em que a escrita é compreendida como elemento exógeno, 
introduzido pela expansão islâmica ou pela colonização europeia. Embora rompam 
parcialmente com a exclusividade oralista, tais trabalhos não incorporam 
plenamente o papel histórico das tradições escritas como expressão autônoma das 
formas de pensamento filosófico africano. 

A terceira categoria, minoritária no conjunto analisado, assinala uma inflexão 
teórica mais significativa. Trabalhos como os de Ribeiro (2019), Silva (2023), Maciel 
(2011) e Santos (2019), começam a reconhecer que a racionalidade africana também 
se manifesta por meio da escrita e da textualidade, ainda que esse reconhecimento 
ocorra de forma lateral, fragmentária ou assistemática. Nesse contexto, destaca-se 
a dissertação de Moisés Sayão, que representa um marco importante ao abordar o 
Ta’rīkh al-Sūdān, ainda que sem tematizar diretamente a tradição manuscrita 
enquanto estrutura epistêmica. Sua contribuição, no entanto, aponta para a 
necessidade de repensar criticamente os marcos interpretativos que historicamente 
limitaram a compreensão das formas de pensamento filosófico de África no Brasil. 

A ausência de referências diretas aos MT na imensa maioria dos trabalhos 
examinados evidencia não apenas desconhecimento, mas um apagamento ativo 
dessas fontes como fundamentos legítimos das filosofias africanas. O que se verifica 
é um silenciamento sistemático de formas de pensamento que não se enquadram no 
modelo performático e oral frequentemente atribuído à África. Isso revela que, 
mesmo quando voltada à valorização do pensamento africano, a produção acadêmica 
brasileira ainda opera com categorias herdadas da colonialidade do saber. 

Diante desse cenário, torna-se urgente uma mudança de enfoque: compreender 
as formas de pensamento filosófico de África em sua pluralidade, oral, escrita, 
simbólica, ancestral, científica, como expressões legítimas de racionalidade e de 
historicidade. Tal abordagem contribui para desconstruir o mito da África 



Tarcísio	Afonso	Tchivole 

128 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	124-130	-	ISSN	1981-4534 

essencialmente oral e ágrafa e para afirmar a existência de tradições filosóficas 
africanas que, embora diversas em suas expressões, possuem densidade crítica, 
coerência interna e validade epistemológica própria. 

 

4 Os desdobramentos das três categorias analíticas da BDTD e suas 
implicações epistemológicas e metodológicas 

As três categorias analíticas extraídas do corpus da BDTD, oralidade como centro, 
ancestralidade como identidade simbólica e escrita como ausência, revelam não 
apenas padrões recorrentes na produção acadêmica brasileira sobre filosofia 
africana, mas também expõem os limites epistemológicos que sustentam tais 
leituras. Relidas à luz do conceito de formas de pensamento filosófico de África, essas 
categorias tornam-se indicadores de campos de tensão que condicionam a recepção 
e a legitimação do pensamento africano no espaço acadêmico. 

A centralidade da oralidade, embora expressa por discursos que visam 
valorizar saberes subalternizados, tende a absolutizar essa dimensão, reeditando 
uma epistemologia colonial que opõe oralidade e racionalidade. Tal essencialismo, 
mesmo quando articulado a críticas ao eurocentrismo, perpetua a exclusão da 
escrita como forma legítima de produção filosófica africana, inviabilizando uma 
compreensão mais ampla da diversidade intelectual do continente. 

A ancestralidade, por sua vez, é frequentemente abordada como símbolo de 
pertença e matriz cultural, sem que se reconheça seu papel enquanto estrutura 
epistêmica articulada a mecanismos próprios de validação do saber. Ignorar seu 
caráter lógico-argumentativo, como evidenciam os MT, é obscurecer uma dimensão 
fundamental das tradições filosóficas africanas, nas quais a ancestralidade organiza 
temporalidades, legitima o conhecimento e estrutura linhagens reflexivas. 

Já a escrita aparece de forma marginal, quando não totalmente ausente, sendo 
raramente tematizada como regime epistêmico autóctone. A quase inexistência de 
referências aos MT, por exemplo, denuncia não apenas lacunas bibliográficas, mas 
a persistência de um imaginário acadêmico moldado por categorias coloniais, que 
relegam a textualidade africana à condição de exceção ou anomalia. 

Em síntese, a centralidade atribuída à oralidade e a persistente reprodução 
inconsciente de uma epistemologia colonial, tal como evidenciado nas categorias 
analíticas aqui delineadas, transcendem o estatuto de meras descrições temáticas e 
desvelam uma contradição estrutural: a coexistência entre uma intenção crítica 
declarada e a manutenção de dispositivos coloniais de leitura que continuam a 
balizar a recepção da filosofia africana. Superar esse impasse exige mais do que a 
ampliação representacional dos conteúdos africanos; requer um deslocamento 
epistemológico profundo, que questione os próprios alicerces metodológicos e 
interpretativos a partir dos quais se organiza o campo do saber. Trata-se de 
reconfigurar o lugar da filosofia africana não como objeto periférico de análise, mas 
como sujeito epistêmico pleno, portador de lógicas próprias, historicidades 
singulares e regimes autóctones de validação do conhecimento. É nesse movimento, 
do reconhecimento à escuta, da tematização à transformação dos marcos de 
inteligibilidade, que reside o verdadeiro potencial descolonizador das formas de 
pensamento filosófico de África: sua capacidade de interpelar, desestabilizar e 
ampliar os horizontes do saber acadêmico ocidental. 

 

5 Considerações finais 

A análise da produção acadêmica brasileira sobre filosofia africana, com base no 
corpus da BDTD, evidencia avanços significativos no reconhecimento da diversidade 
epistêmica africana, mas também a persistência de paradigmas que limitam a 



A	filosofia	africana	no	Brasil:	oralidade,	agrafia,		

ancestralidade	e	os	Manuscritos	de	Timbuktu	

129 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	124-130	-	ISSN	1981-4534 

compreensão dessa filosofia a certos marcadores identitários, sobretudo a oralidade 
e ancestralidade simbólica. Tal recepção, embora comprometida com a crítica ao 
eurocentrismo, frequentemente reproduz, de modo implícito, categorias coloniais 
de leitura, como o binarismo entre oralidade e escrita ou a oposição entre 
ancestralidade e crítica. 

A noção de formas de pensamento filosófico de África, adotada neste artigo como 
chave interpretativa, permitiu problematizar essas categorias não como dados 
estáticos, mas como regimes históricos de produção e circulação do saber. A 
oralidade, a ancestralidade e a escrita, especialmente em sua dimensão das escritas 
de África e, particularmente, nos MT, foram abordadas não como traços isolados, 
mas como expressões interdependentes da racionalidade africana, dotadas de lógica 
própria, estrutura argumentativa e intencionalidade filosófica. 

Ao tomar os MT como ponto de inflexão analítico, o artigo propôs um 
deslocamento importante: da oralidade vista como ausência de escrita para a escrita 
como presença histórica marginalizada. Trata-se de um gesto político e epistêmico 
que visa romper com o mito da agrafia africana e reintegrar as tradições escriturais 
do continente como parte constitutiva de suas formas de pensar, ensinar e 
interrogar o mundo. 

Superar o essencialismo da oralidade não significa negar a riqueza das 
tradições orais, mas compreendê-la em diálogo com outras formas de enunciação 
filosófica que foram historicamente silenciadas. Do mesmo modo, valorizar a 
ancestralidade implica reconhecê-la não apenas como referência identitária, mas 
como estrutura epistêmica que articula memória, autoridade e crítica. 

Assim, a tarefa da recepção brasileira da filosofia africana não é a de adaptar 
conteúdos africanos a categorias ocidentais, mas de escutar, e aprender com a 
multiplicidade de vozes africanas: orais, escritas, científicas, filosóficas, grafadas em 
sistemas de escritas africanas ou preservadas em manuscritos. Trata-se, em última 
instância, de construir um campo de interlocução descolonizado, em que os modos 
africanos de filosofar não sejam objeto de estudo externo, mas sujeitos de 
pensamento pleno. 

 

Referências 

DIAGNE, S. B. Toward an intellectual history of West Africa: the meaning of Timbuktu. 
In: JEPPIE, S.; DIAGNE, S. B. (org.). The meanings of Timbuktu. Dakar: 
CODESRIA; Cape Town: HRSC, p. 19–27, 2008. 
http://arks.princeton.edu/ark:/88435/dsp01bc386n02r 

JEPPIE, S. Re/discovering Timbuktu. In: JEPPIE, S.; DIAGNE, S. B. (org.). The 
meanings of Timbuktu. Dakar: CODESRIA; Cape Town: HRSC, p. 1–17, 2008. 
http://arks.princeton.edu/ark:/88435/dsp01bc386n02r  

JEPPIE, S. & Diagne, S. B. (Eds.). The meanings of Timbuktu. Dakar: CODESRIA; Cape 
Town: HRSC, 2008. http://arks.princeton.edu/ark:/88435/dsp01bc386n02r 

JESUS, R. F. Mulher negra alfabetizando: que palavramundo ela ensina o outro a ler e escrever? 
Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 
2004. https://doi.org/10.47749/T/UNICAMP.2004.328430 

MACHADO, S. A. M. Baobá na encruzilhada: ancestralidade, Capoeira Angola e permacultura. 
Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016. 
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/20061 

MACIEL, A. S. Estrangeiro de alguém. Dissertação (Mestrado em Letras) – Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2011. 
http://www2.dbd.pucrio.br/pergamum/biblioteca/php/mostrateses.php?open=
1&arqtese=0912719_2011_Indice.html 

http://arks.princeton.edu/ark:/88435/dsp01bc386n02r
http://arks.princeton.edu/ark:/88435/dsp01bc386n02r
http://arks.princeton.edu/ark:/88435/dsp01bc386n02r
https://doi.org/10.47749/T/UNICAMP.2004.328430
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/20061
http://www2.dbd.pucrio.br/pergamum/biblioteca/php/mostrateses.php?open=1&arqtese=0912719_2011_Indice.html
http://www2.dbd.pucrio.br/pergamum/biblioteca/php/mostrateses.php?open=1&arqtese=0912719_2011_Indice.html


Tarcísio	Afonso	Tchivole 

130 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	124-130	-	ISSN	1981-4534 

MEC. Diretrizes curriculares nacionais para a educação das relações étnico-raciais e para o 
ensino de história e cultura afro-brasileira e africana [National Curriculum Guidelines 
for the Education of Ethnic-Racial Relations and the Teaching of Afro-Brazilian 
and African History and Culture]. Ministério da Educação, abril, 2004. 
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/temas_interdisciplinares/di
retrizes_curriculares_nacionais_para_a_educacao_das_relacoes_etnico_raciais_e
_para_o_ensino_de_historia_e_cultura_afro_brasileira_e_africana.pdf 

MOTA, T. H. A outra cor de Mafamede: aspectos do islamismo da Guiné em três narrativas 
luso-africanas (1594–1625). Dissertação (Mestrado em História) – Universidade 
Federal Fluminense, Niterói, 2014. https://app.uff.br/riuff/handle/1/14916 

MUDIMBE, V. Y. The invention of Africa: gnosis, philosophy, and the order of knowledge. 
Bloomington: Indiana University Press, 1988.  

OLIVEIRA, A. S. Sankofa: a circulação dos provérbios africanos – oralidade, escrita, imagens e 
imaginários. Dissertação (Mestrado em Comunicação) – Universidade de Brasília, 
Brasília, 2016. http://repositorio.unb.br/handle/10482/20735 

OLIVEIRA, E. D. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da educação brasileira. 
Tese (Doutorado em Educação Brasileira) – Universidade Federal do Ceará, 
Fortaleza, 2005. http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/36895 

RIBEIRO, S. L. S. O grande Louva-a-Deus: escrita Adinkra e o enfrentamento de 
(in)visibilidade e (des)pertencimentos nas tramas de uma educação ambiental. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal do Rio Grande, Rio 
Grande, 2019. https://repositorio.furg.br/handle/123456789/11381 

SANTOS, E. M. A tessitura da palavra: um estudo sobre a oralidade africana na obra literária 
de Amadou Hampâté Bâ. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade Federal da 
Bahia, Salvador, 2019. https://repositorio.ufba.br/handle/ri/31955 

SAYÃO, M. N. A história intelectual de África e a biblioteca islâmica: o Ta’rikh al-Sudan de 
Abderrahman al-Sa’di (Tombuctu, século XVII). Dissertação (Mestrado em Filosofia) 
– Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2023. 
https://sucupiralegado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalho
Conclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=15077840 

SILVA, M. F. Adinkra: imagens da ancestralidade africana na cultura brasileira. Dissertação 
(Mestrado em Comunicação e Semiótica) – Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, São Paulo, 2023. https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/40768 

TAVARES, L. J. “Esse terreiro tem história”: ensinando História e Cultura Afro-Brasileira por 
meio de um estudo sobre Candomblé. Dissertação (Mestrado em História) – 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2019. 
https://rima.ufrrj.br/jspui/handle/20.500.14407/15021 

https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/temas_interdisciplinares/diretrizes_curriculares_nacionais_para_a_educacao_das_relacoes_etnico_raciais_e_para_o_ensino_de_historia_e_cultura_afro_brasileira_e_africana.pdf
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/temas_interdisciplinares/diretrizes_curriculares_nacionais_para_a_educacao_das_relacoes_etnico_raciais_e_para_o_ensino_de_historia_e_cultura_afro_brasileira_e_africana.pdf
https://download.inep.gov.br/publicacoes/diversas/temas_interdisciplinares/diretrizes_curriculares_nacionais_para_a_educacao_das_relacoes_etnico_raciais_e_para_o_ensino_de_historia_e_cultura_afro_brasileira_e_africana.pdf
https://app.uff.br/riuff/handle/1/14916
http://repositorio.unb.br/handle/10482/20735
http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/36895
https://repositorio.furg.br/handle/123456789/11381
https://repositorio.ufba.br/handle/ri/31955
https://sucupiralegado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=15077840
https://sucupiralegado.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/trabalhoConclusao/viewTrabalhoConclusao.jsf?popup=true&id_trabalho=15077840
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/40768
https://rima.ufrrj.br/jspui/handle/20.500.14407/15021

