
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	110-123	

	

110 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

UMA POSIÇÃO FILOSÓFICA PRÁTICO-PO(I)ÉTICA 

 
José Crisóstomo de Souza 
Universidade Federal da Bahia 

E-mail: josecrisostomodesouza@gmail.com 
 

Tradução:  
Águida Assunção e Sá 

Universidade Federal do Triângulo Mineiro 
E-mail: aguidasa.sbs@gmail.com 

 
 
Resumo: A Po(i)ética Pragmática, não mais um “-ismo”, é um nome de conveniência 
para o ponto de vista filosófico prático, sócio-material e histórico que proponho: uma 
filosofia da práxis como poiesis, atenta à ação e à realidade social enquanto 
material/sensorial (sinnlich), interativa/relacional, produtiva e artefatual. Trata-se de 
uma proposta filosófica destranscendentalizada, não representacionista e civil, aqui 
apresentada por meio de um itinerário conversacional, que percorre algumas correntes 
filosóficas europeias e norte-americanas afins, com o objetivo de explicitá-la por 
comparação e distinção, convergência ou oposição. A partir desse conjunto de 
elementos, demonstro uma compreensão da filosofia como discurso materialista, ato 
público e normatividade civil. 

Palavras-chave: Ação; materialismo prático; materialismo social; não 
representacionismo; artefatualidade. 
 

Abstract: Pragmatic Po(i)etics, not another “-ism”, is a nickname for the practical 
philosophical, social material, historic, point of view that I propose: a philosophy of 
praxis as poiesis, attentive to action and social reality as material/sensory (sinnlich), 
interactive/relational, productive, artifactual. A detranscendentalized, non-
representationalist, civil, philosophical suggestion, here presented through a 
conversational itinerary, about some familiar, related, European and North-American 
philosophical trends, to explain it by comparison and distinction, convergence or 
opposition. From this set of elements, I will demonstrate an understanding of 
philosophy as materialist discourse, public act, and civil normativity. 

Keywords: Action, Practical materialism, Social materialism, Non-representational, 
Artifactual 

 

1 Introdução 

A Pragmática Po(i)ética é o nome abreviado que dou para a minha perspectiva 
filosófica, prática, social, material e histórica: uma filosofia da práxis como poiesis.1 
Uma perspectiva que está atenta à ação e ao real-social como sensorial (sinnliche), 

 
Este artigo foi originalmente publicado com o título “A practical-po(i)etical philosophical 
position” na revista Sententiae 44:3 (2025), p. 53-67. Agradecemos à revista e ao editor Oleg 
Khoma a autorização da publicação do texto em português. 
 
1 Este texto se baseia em uma conversa que eu tive com os companheiros filósofos Linda Alcoff 

e Goyo Pappas, publicada como entrevista: [Souza et al. 2022]. Ao longo do artigo, usarei o 
nome grego poiesis significando “criação” ou “produção” tanto na arte como na indústria, 
“espiritual” e “material”. Também usarei seu adjetivo derivado poético/poética, isto é, relativo 
à criação e/ou produção. Além disso, poiesis é a raiz de palavras modernas como poeta, poético, 
po(i)ético e poesia. Quando eu escrevo po(i)ético ou po(i)étical, quero evocar mais claramente 
e simultaneamente, arte e produção, criar e fazer. 

mailto:aguidasa.sbs@gmail.com


Uma	posição	filosófica	prático-po(i)ética	

111 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

relacional-interativo, produtivo e artefatual. Uma posição filosófica que objetiva ser, 
entre outras coisas, não transcendental, não essencialista, não substancialista, não 
metafísica, não dogmática e histórica. Fora do Brasil, em inglês, aparece em alguns 
textos na revista Transcience’s (Souza 2019b; 2020ª). Tal posição também quer ser 
um caso que eu chamo de “filosofia como algo civil”, conforme expliquei em 
Philosophy as a Civil & Wordly Thing (2019). 

Já que existem tantos materiais facilmente acessíveis na internet sobre a 
posição proposta mencionada acima, escolhi apresentar uma abordagem mais ou 
menos dialética, abrangente e opinativa, com uma dose de metafilosofia. Uma 
viagem conversacional e ilustrativa através de posições filosóficas internacionais, 
europeias e norte-americanas bem conhecidas, familiares a muitos leitores e colegas. 
Um passeio pelas posições relacionadas com o que estou propondo, através de 
comparações e distinções, convergências e oposições às antigas. Juntamente com 
isso, apresento também considerações sobre nossos contextos, nacionais e 
acadêmicos, que estruturam, explicam e justificam nossa posição, e, finalmente, 
questões de metafilosofia sobre o que é a filosofia e o que nós podemos fazer com 
ela. 

Nesse sentido, sempre em relação com a nossa posição prático-poiética, que é 
também civil e de-transcendentalizada, examinaremos principalmente 
representantes da Teoria Crítica, Marx e Hegelianismo, passando por referências 
ao Pragmatismo e Neo-Pragmatismo, e examinaremos as várias interseções entre 
todos eles. Falaremos sobre a filosofia no Brasil e a comunidade filosófica brasileira 
e mencionaremos brevemente nossos próprios movimentos filosóficos, envolvendo 
nossos ensaios históricos, nosso modernismo, as contribuições anticolonialistas do 
Instituto Superior de Estudos Brasileiros/ISEB (fundado em 1955 e extinto em 
1964) sobre filosofia e (sub)desenvolvimento, assim como da Universidade de São 
Paulo (USP fundada em 1934), Marxismo estrutural, etc. 

 

2 Para além do encontro entre Jürgen Habermas e Richard Rorty 

Há alguns anos, publiquei um livro sobre os debates entre Rorty & Habermas 
(Souza, 2011), como veremos, por um bom motivo e com boa intenção (um desses 
debates históricos aconteceram em Varsóvia em 1996). Pelo que entendo, esses dois 
notáveis filósofos representam, além dos dois continentes, duas grandes e ousadas 
reviravoltas reconstrucionistas nas suas respectivas matrizes nacionais e tradições 
de pensamento, com perfis filosóficos distintos, mas, ao mesmo tempo, de acordo 
com uma convergência interna marcante entre eles: uma convergência deflacionária 
e pragmatista. Jürgen Habermas representa o “fim” da teoria/filosofia clássica 
alemã e Richard Rorty o “fim” da filosofia analítica clássica anglo-saxônica. O 
primeiro via Peirce, o segundo via Dewey, dois filósofos pragmatistas norte-
americanos do Novo Continente. Embora em ambos os casos, não só isso, foram 
também formados, de uma maneira ecumênica e cosmopolita, por contribuições de 
várias outras correntes de pensamento e espírito de nosso tempo. De qualquer 
forma, Rorty e Habermas representam dois caminhos exemplares e ousados para o 
desenvolvimento do pensamento. Eles são filósofos que querem ser pragmatistas, 
de-transcendentalizados, pós-metafísicos, não fundacionalistas, cada um à sua 
própria maneira. Um mais “hegeliano”, o outro mais “kantiano”, ambos também 
representando algo de uma “Teoria Crítica” um pouco esvaziada. 

Para mim, são dois grandes “filósofos dialógicos”, dois polos gravitacionais 
centrais e proeminentes da filosofia e da vida do espírito de nosso tempo, no 
Ocidente, os quais eu chamo de “filósofos civis” que respondem expressamente ao 
seu tempo e contexto. Eles não são considerados líderes (maitres à penser), mas 
instigadores do pensamento, como dois neopragmatistas deveriam ser. Eles são 
filósofos honestos, que não se fazem de oráculos, que não se fazem de deuses nem 



José	Crisóstomo	de	Souza 

112 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

se prestam à deificação, para qualquer associação cega à submissão. É verdade que 
Habermas ainda escreve em alemão denso, mas isso não é tudo. Rorty, sendo 
sofisticado e técnico, tem uma prosa agradável que é coloquial e refinada. Como diz 
o crítico literário Harold Bloom, Rorty tem a melhor prosa entre os filósofos de 
nossa época. De qualquer forma, ambos têm livros, artigos, ensaios, diálogos, 
entrevistas e artigos de jornais, todos acessíveis e esclarecedores, representando 
“nosso tempo capturado no conceito”. Ambos democráticos, fazem filosofia e 
metafilosofia, assim como a história de apropriações, interpretação e filosofização 
da filosofia.  

Por todas essas razões, a publicação de seus debates no Brasil, em português, 
poderia ter um impacto produtivo em nossa comunidade acadêmica nacional de 
filosofia, que ainda precisa avançar mais na prática do fazer filosofia com autoridade. 
O livro, com os debates entre os dois, como uma vitrine da filosofia viva, teve, a 
propósito, uma acolhida generosa e imediata da editora universitária brasileira mais 
importante (Souza, 2011). Foi amplamente divulgado e ainda é amplamente citado. 
Naquela época, a editora estava planejando trazer os dois filósofos ao Brasil (os 
quais já tinham estado aqui separadamente), junto com o lançamento do livro, para 
celebrar o aniversário da UNESP (Universidade do Estado de São Paulo, fundada 
em 1976), quando, infelizmente, meu amigo Rorty me falou sobre a doença que o 
levaria à morte. Enquanto Habermas, que tinha também muito amigavelmente me 
dado sugestões para o livro, estava relutante em cruzar o Atlântico para o desejado 
evento, o que acabou não dando em nada. Depois disso, aqui no Brasil, muitas 
pessoas tentaram explorar esse diálogo neopragmatista e o nosso livro, que nosso 
falecido colega francês, Jean-Pierre Cometti, pretendia publicar na França, e do qual 
Richard Bernstein, da Nova Escola, insistia em fazer uma cópia. Na verdade, eu 
organizei um livro com traduções cuidadosas das fontes, e minha introdução teve 
também muitas repercussões, como uma formulação específica do debate, e foi 
efusivamente recebida pelo querido Oswaldo Porchat (1933-2017, um professor 
brasileiro da universidade de São Paulo) em sua quarta capa. Eu me refiro a esta 
introdução porque ela desenvolve, de uma maneira bem fundamentada, o que eu 
disse acima sobre seu pensamento, que muitas pessoas podem desejar explorar mais 
a fundo. 

 

3 Pragmatismo lato sensu, hegelianismo, filosofia pós-metafísica 

Quanto à reviravolta prática e ao pragmatismo, eu trabalho com minha noção ampla 
de pragmatismo que inclui uma perspectiva ampla de suas fontes e versões. E agora 
a ideia de um pragmatismo próprio, de alguma forma “continental” (europeu), mas 
inteiramente brasileiro. Eu entendo o pragmatismo norte-americano como parte de 
uma reviravolta filosófica muito maior – prático-ativa, pós-metafísica – da qual eu 
também quero que minha própria elaboração de uma perspectiva prático-poiética, 
artefatual, materialista e histórica faça parte, nutrida por Hegel, Marx e outros. Esta 
é a razão pela qual eu reconheço e comemoro, apesar de seu viés epistemológico, a 
contribuição pragmática americana específica, as conferências e ensaios 
anticartesianos de Peirce e as contribuições filosoficamente revolucionárias (sic) de 
James, Dewey e Mead. Eu celebro a audácia, até mesmo a petulância, de um jovem 
país do Novo Continente, como nós, sem tradição filosófica, os EUA, começar a 
filosofar com sua própria cabeça, suas próprias forças, em seu próprio caminho, com 
seu próprio estilo. Assim, desenvolver e “impor” o que hoje é uma contribuição 
filosófica reconhecida globalmente, adotada até mesmo por novos 
desenvolvimentos críticos na filosofia da antiga, talvez cansada, Europa, na França, 
Alemanha, Inglaterra, Itália, etc. 

O que chamo de “sugestão pragmática” está disponível para aqueles que 
quiserem aceitá-la. Ao mesmo tempo, há também um grande preconceito (talvez até 



Uma	posição	filosófica	prático-po(i)ética	

113 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

mais forte entre os brasileiros com nível superior) e uma vasta ignorância (sic) sobre 
isso, graças à infeliz contribuição da primeira Teoria Crítica frankfurtiana. Uma 
rejeição que foi mais tarde revertida pela mais recente Teoria Crítica, a qual, 
entretanto, uma grande parte de nossa equipe teórico-crítica no Brasil tem tentado 
ignorar por décadas. Vale ressaltar que o próprio John Dewey foi inicialmente um 
hegeliano (uma influência que ele absolutamente não abandonou), que o 
pragmatismo americano nasceu no diálogo, entre outros, com o “idealismo francês” 
(também bastante ignorado em nosso Brasil filosoficamente germanófilo), que o 
texto fundador do pragmatismo foi inicialmente escrito em francês por Peirce que 
sabia de cor longas passagens de Kant em alemão. Na verdade, de acordo com a 
história que estou reconstruindo, o termo pragmatismo pode ter sido usado 
publicamente pela primeira vez não por Peirce ou James, mas pelo filósofo francês 
de ação, Maurice Blondel, que mais tarde desistiu disso pelo seu próprio 
pensamento. Mais que isso, sob o sugestivo título de Un Romantisme Utilitaire 
(1911), o pragmatismo no sentido amplo foi extensivamente apresentado por René 
Berthelot, através de seus vários representantes europeus, como algo europeu, 
principalmente associado a Nietzsche, em On Truth and Lies (Nietzsche 2007). Na 
minha opinião, vale a pena ler em um contexto europeu. 

Ao lidar com os discursos filosóficos da Modernidade, Habermas entende, e eu 
também, que nós somos todos ainda contemporâneos dos jovens hegelianos. Quanto 
ao jovem hegelianismo especificamente, sobre o qual eu tenho escrito e publicado 
muito, acredita-se hoje que é a raiz da Teoria Crítica alemã e coincide com o 
pragmatismo em sua rejeição aos dualismos cartesianos típicos do pensamento 
clássico moderno. É um modernismo que parte da ideia do mundo, de realidade, 
como constituído humanamente, em transformação radical, e da ideia do conceito 
como suporte para essa atividade prática de criar o mundo na história. Embora sem 
o caráter democrático idêntico, inteiramente sem as ilusões (de-
transcendentalizado) do caráter do pragmatismo americano, as primeira filosofias 
hegelianas de ação ou práxis, e de uma humanidade (portanto, historicidade) do 
real/mundo, voltando a Marx, precisamente dentro do movimento hegeliano de 
esquerda do século XIX. A Teoria Crítica tem demorado a se posicionar dentro de 
um movimento abertamente maior, e mesmo hoje em dia não sabe como fazê-lo, 
como enfrentá-lo, apesar das contribuições de Habermas, Rahel Jaeggi e Robin 
Celikates. A Teoria Crítica sofre pelo peso dos seus mortos “nos cérebros dos vivos”. 
Ao mesmo tempo, nós, brasileiros, sem sermos “limitados” e “naturalistas” como os 
americanos, não temos que sofrer dessa inércia. Somos modernistas por natureza, 
algo que pragmáticos e neo-hegelianos, como nós podemos ver, também tentaram 
ser. 

 

4 Filosofia linguocêntrica e pragmatismo: convergências e limites 

Apesar de suas intenções antidogmáticas e transdisciplinares, não penso que a 
Teoria Crítica da Escola de Frankfurt seja o melhor desenvolvimento filosófico 
prático-crítico de Hegel e Marx. É um desenvolvimento fixado na crítica como 
negatividade extrema e nas chaves sedutoras, hipnóticas e críticas do humanismo 
mais especulativo de Marx. Está particularmente fixado nas noções acríticas de 
alienação e fetichismo das mercadorias, que assume em termos presunçosos, 
superiores e intelectualistas. Desses frankfurtianos, tenho mais simpatia pelo 
Marxismo-hegeliano vitalista, vibrante e não deprimido da Reason and Revolution 
(2008), de Herbert Marcuse. Por isso, quando se trata de Teoria crítica e 
pragmatismo, eu não defenderia exatamente uma reconciliação entre as duas 
tradições, mas, antes de tudo, sua reconstrução, radicalmente autocrítica, como 
tentado de diferentes maneiras por Habermas, Honnet e, mais notavelmente, e 
finalmente, por Rahel Jaeggi (2015), um texto que eu recomendo. Na verdade, 
publiquei alguns textos de Jaeggi, sempre em um espírito dialógico, mas autônomo 



José	Crisóstomo	de	Souza 

114 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

e crítico-apropriativo, muitos dos quais ela incluiu em seu site oficial na 
Universidade Humboldt, Berlim. Na obra de Jaeggi, Marx e Hegel aparecem de um 
lado prático, materialista e não especulativo; aparecem de outro lado menos 
negativo, mais ontológico-sociológico, até mesmo interacionista e empírico, o que 
está mais em conformidade com minha posição. 

A Escola de Frankfurt ainda me parece ter uma associação mística, não muito 
secular, à qual sua geração mais recente ainda sente que deve prestar homenagem. 
É algo que obviamente tem um interesse cultural, mas não tem o mesmo interesse 
crítico-social. Menciono isso porque gosto de expor o lado contingente e particular 
dos desenvolvimentos filosóficos, que nós mistificamos tanto, e recuperar sua 
dimensão de reforma radical. Não aprecio a proverbial obscuridade intelectualista 
exemplificada por Adorno na Teoria Crítica, felizmente ausente em Jaeggi e 
também em Nancy Fraser. Da mesma forma que não vejo dessa maneira, digo 
abertamente o que considero ser sua recepção filosoficamente e politicamente 
acrítica de Foucault como “teoria crítica francesa”, talvez para afetar o 
cosmopolitismo. Para mim, a Teoria Crítica precisa se tornar mais política, 
democrática, construtiva e secular, o que significa mais efetivamente (não 
metafisicamente) materialista prática. Por outro lado, em sua recente evolução, ela 
está se posicionando para além do discurso retórico, do linguocentrismo, mero 
intersubjetivismo, sem mundo ou matéria, sem economia, o que eu acredito estar 
condicionado, entre outras coisas, pelo seu tradicional repúdio a tudo mais como 
“razão instrumental”. 

De fato, em vez da linguagem como o único e absoluto mediador da totalidade, 
isto é, em vez do linguocentrismo que afetou praticamente toda a filosofia/teoria 
ocidental contemporânea, eu ofereço nosso entrelaçamento humano, material e 
sinnlich como um fio condutor para uma nova teoria. Um entrelaçamento com o 
mundo sensível e entre nós, como proponho na minha crítica geral ao 
linguocentrismo, bem como nas críticas de Rorty e Habermas e, é claro, nas de 
Foucault. Não é através desse percurso do linguocentrismo que nós superaremos 
positivamente os defeitos dualísticos, determinísticos, representacionais e 
dogmáticos do materialismo histórico de Marx ou da filosofia moderna em geral. 
Em termos de Teoria Crítica, eu gostaria de propor algo mais que recupere um 
aspecto mais interessante de Marx (e Hegel). Então vamos a uma “Teoria 
brasileira”, uma teoria crítica reconstruída, nossa, para o mundo, e sobre esse 
assunto, neste momento, recomendo ler Souza (2012), onde abordo e distingo as 
duas tradições, o Marxismo (e, portanto, também a Teoria Crítica) e o 
Pragmatismo, para apresentar algo mais. Eu não conheço ninguém que tenha feito 
isso corretamente, incluindo Sidney Hook (2012), sobre quem já escrevi. Hook 
nasceu um marxista americano, um discípulo amado de John Dewey e um amigo 
próximo de Rorty e sua família esquerdista de Nova Iorque. 

 

5 A reviravolta prática e o pensamento crítico no contexto brasileiro 

Como eu disse acima, no Brasil, nós fomos os últimos (nós, em filosofia acadêmica, 
quero dizer) a ousar tocar em qualquer estrutura metropolitana de pensamento, 
mesmo que, como um país novo e muito diverso, tenhamos vocação para isso. 
Fazemos pouco para nos consultar ou validar a nós mesmos ou o nosso “lugar”. Nós 
fomos formados como um país predominantemente dentro de uma tradição 
escolástica e colonial e, assim, dentro de um padrão eurocêntrico e classicista, mais 
que o dos próprios europeus. Nossa ideia de “ser culto” – e de cultura intelectual, 
muitas vezes visto como algo pedante, o celibato – superdetermina nossa própria 
ideia de ser crítico, incluindo nossas ideias de crítica e filosofia crítica, mesmo que 
supostamente "de praxis”. Tal espírito, que é geralmente muito favorável a um certo 
eurocentrismo, não favoreceria os modos de pensar norte-americanos que, em 



Uma	posição	filosófica	prático-po(i)ética	

115 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

filosofia, vemos como filistinos, práticos, utilitários, bem como demasiado 
desinflados, triviais, para merecer o nome sagrado de Filosofia. Sintomaticamente, 
com os franceses, aprendemos a ser absolutamente alemães, “francamente” alemães; 
com Marx, a produção e a circulação do que deveria ser mais importante na história 
da filosofia. O próprio Marx é então considerado um filósofo supercanônico que, 
afinal, segue os passos de Platão, Aristóteles, Espinosa, Kant e Hegel, como ápice 
desse caminho inteiro do pensamento ocidental. Assim, intelectuais e acadêmicos 
brasileiros críticos de esquerda nem sempre se preocupam com a praticidade ou o 
pragmatismo na filosofia. Eles querem exercitar indiretamente, apenas 
indiretamente, pela repetição de um grande filósofo canônico, seu papel crítico 
superior, puro e abstrato, e sem qualquer consideração particular sobre deflação 
civil, contexto. O pragmatismo, por sua vez, não dá muito suporte a pretensões de 
superioridade, de um superior, negando, com um olhar arrogante para o que é o seu 
outro, o senso comum, por exemplo. Esta situação se agravou há várias décadas com 
a institucionalização generalizada da filosofia em nossas universidades, assim como 
com o chamado desenvolvimento “ocidental” do marxismo (incluindo a Escola de 
Frankfurt), que mereceu um destino diferente, em um espírito democrático, em vez 
de um espírito elitista-intelectualista. 

Naturalmente, estou aqui criticando modos de pensamento dominantes e 
atávicos entre nós no Brasil. Não estou ignorando nossas possibilidades e o 
potencial para o trabalho prático da filosofia, de fazer filosofia, de criar pensamento, 
o que muitos de nossos ensaístas históricos e muitos movimentos entre nós têm 
procurado honrar. Também não estou diminuindo a importância de assumir a 
Teoria Crítica, aqui oposta ao pragmatismo como termo de diálogo e referência, a 
partir de nossa reformulação, precisamente no campo de uma reviravolta prático-
transformativa, criativa e produtiva em filosofia. 

 

6 Promessas de uma reviravolta prático-poética para a filosofia brasileira 

Voltando às correntes filosóficas ocidentais contemporâneas, no que me diz 
respeito, não gosto de falar sobre “pragmatismo” tanto quanto pensar sobre um tipo 
particular de pragmatismo. Em outras palavras, quero pensar a partir de uma 
perspectiva de criação e construção prática e material. Vamos ficar com essa, como 
uma perspectiva que também é progressiva, democrática, popular e nacional. Dessas 
que, como em nosso caso, têm um país para construir, mesmo materialmente, 
simbolicamente também, novo, original, um país a integrar, cuja formação nacional 
ainda tem que ser concluída. Uma perspectiva prática que dialogue com 
fundamentos de certos desenvolvimentos filosóficos norte-americanos sim, mas 
também com o pensamento mais contemporâneo em geral, com uma reviravolta 
prático-democrática, epistemologicamente, ontologicamente, esteticamente. Sem 
normas transcendentais, abstratas e antipolíticas, uma forma de pensamento que 
seja favorável à ciência, sem ser científica ou positivista; uma forma de pensar que 
esteja reconciliada com a artefatualidade do mundo humano. Que abra espaço para 
as humanidades no exercício de um bom pensamento crítico, não como algo que se 
opõe ao mundo e às pessoas, ou à relação dos outros com o mundo, mas nos 
envolvendo conscientemente, nós, filósofos.  

Em outras palavras, não vamos atrás – de mais uma – corrente filosófica ou 
paradigma, já pronta, importada, dizendo “agora é isto”. Mas de uma maneira de 
pensar que, desde o início, dialoga com nosso contexto histórico, social e cultural; e 
até mesmo, se vocês me desculparem, uma forma de pensar que ame este país, este 
povo, que demonstre solidariedade a eles e seus problemas. Que tente conhecê-los, 
aprender com isso, com nossa própria história, nossa própria experiência, nossa 
própria cultura. Isso vale para a Teoria Crítica e as humanidades em geral: “Teoria”, 
como? Quanta?, “Crítica”, como? Quanta? Teoria sem teorizar e crítica como uma 



José	Crisóstomo	de	Souza 

116 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

solução para os problemas, como uma construção prática, não como algo 
intelectualista, antipopular, negativo e criptoniilista. Ser crítico é ter uma disposição 
para a independência e autonomia, ser reflexivo, livre e criativo. O pensamento 
crítico é aquele que modestamente se examina primeiro, seus pressupostos e jargão. 
Não é um pensamento negativo, não é o “poder do pensamento negativo” sobre o 
qual Marcuse falou positivamente. É uma forma de pensar que é o primeiro e 
principal “contra”. Um pensamento que é contra só por causa do que afirma, produz 
e promove na prática, e que, fazendo isso, se opõe ao que é reprimido como um 
obstáculo, como um impedimento arbitrário. 

Por outro lado, ser pragmático é ser pós-metafísico, com ganhos de sabedoria 
e de-transcendentalização. É ser deflacionário, razoável, o que não é o oposto de ser 
ambicioso, mesmo divino e sublime. Não existe apenas um potencial para esta 
abordagem prática como uma alternativa para o pensamento crítico no Brasil. Mas 
há também uma necessidade absoluta disso, dada a exaustão política, cultural e 
intelectual dos modos negativos e importados supostamente das alas de esquerda 
que agora alcançaram seu limite bizarro de negatividade entre nós e talvez mesmo 
ao longo do mundo ocidental. Precisamos de um novo modelo de intelectual prático-
crítico. A Teoria Crítica parece estar essencialmente constituída por um desprezo 
pelo mundo cotidiano, pelo ser humano comum, criticado como obtuso e destruído, 
mais por esses teóricos do que pela classe dominante. Entre nós, isso é agora 
revelado na execração “crítica” da suposta estupidez e nulidade da “ala do pobre 
direitista”, a pessoa comum, para ser ilustrado, alfabetizado, esclarecido por nós no 
estilo do pior esclarecimento autoritário, mesmo quando é supostamente 
antiesclarecimento. Para mim isso é um fiasco e um fim morto, de onde quer que 
venha, em qualquer idioma, com qualquer autoridade. Algo similar também 
acontece no lado filosófico “antiocidental”, que eu chamo de “raízes”, culto-
primitivista, também esquizofrenicamente dissociado do que atualmente está em 
jogo no mundo real e material, e de qualquer disposição produtiva e autônoma do 
pensamento. 

 

7 A reviravolta filosófica prática, decolonial e empoderada 

Eu não vejo por que, no Brasil, nós deveríamos ter uma vocação para repetir o 
pensamento alemão, o pensamento francês, o pensamento americano, crítico ou 
outros. Ou mesmo repetir o chamado pensamento “ameríndio” ou “pensamento 
africano”, uma moda estrangeira recente, metropolitana, acriticamente assimilada 
aqui, uma vez mais como uma desculpa para não pensarmos por nós mesmos sobre 
os temas e questões do nosso próprio tempo e lugar. Ou para ressuscitar a imitação 
escolástico-ibérica, como alguns “departamentos franceses além-mar” (como 
Foucault disse sobre a filosofia da Universidade de São Paulo). Nem se tornar um 
ramo da filosofia analítica anglo-saxônica, ou da escola identitária 
desconstrucionista franco-americana, promovida aqui pela Fundação Ford 
Americana, ou por outras matrizes neocoloniais. A perspectiva prática e 
contextualizada do Brasil, por outro lado, é um caminho aberto e plural que pode 
ser seguido no diálogo com todas essas influências, sem perda de tempo. Também 
não é preciso se tornar algo pitoresco, exótico, folclórico ou uma pseudofilosofia 
ativista “antitudo” que honestamente não elabora as questões temáticas centrais tais 
como realidade, conhecimento, ação, normatividade, arte, ciência, religião e técnica. 
Isso deveria ser feito de forma a contribuir com a vida cultural, política, ciência, etc., 
neste país – e para além do mundo. Com respostas melhores e mais esclarecedoras 
que as metropolitanas tradicionais, sem este significado apenas pseudodenunciando 
elaborações, “moralmente” justificadas como superiores, como se elas fossem 
particularmente críticas, astutas e emancipatórias. 



Uma	posição	filosófica	prático-po(i)ética	

117 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

Felizmente, além do modelo escolástico e formador de colônias e de modismos 
impensados, o Brasil também tem visto historicamente experiências valiosas em seu 
próprio pensamento, movimentos influentes de ideias, bem como experiências de 
pensamento “internacional” que foram bem nacionalizadas, bem utilizadas e bem 
apropriadas. Pensamentos tornados efetivos aqui, vivos, com maior e menor 
implementação, vida e história, impacto na política, cultura, ciência natural e nas 
ciências sociais. Como no caso do pensamento socrático, do naturalismo, 
positivismo, tomismo, ecletismo, marxismo, mesmo do pós-estruturalismo, da 
filosofia analítica, etc. Juntamente com expressões mais gerais do espírito do nosso 
grande interesse pela literatura e também teoria social. Movimentos e escolas de 
pensamento tais como o Instituto de Filosofia Brasileira, o Modernismo, o Instituto 
Superior de Estudos Brasileiros e o Marxismo político, o Marxismo acadêmico, o 
Tropicalismo – na esteira dos quais coloquei os meus próprios esforços.  

Vejo meus próprios esforços teórico-críticos e poético-práticos de reflexão na 
esteira desses movimentos, bem como os desenvolvimentos “internacionais” de 
nossos dias, o que não pode deixar de ser acompanhado criticamente (incluindo uma 
reviravolta prática predominantemente linguocêntrico-estruturalista). Afinal, 
estamos pensando para este mundo e este tempo, não um pensamento provinciano, 
e não há motivos para não tentarmos tomar uma posição lá, no contexto 
internacional. Para fazer isso, temos que enfrentar, tanto quanto o linguocentrismo 
deles, o bloqueio e o desprezo sistemáticos e habituais, tacitamente abraçados por 
nós mesmos e também abraçados por nossos queridos amigos estrangeiros por tudo 
que vem deste lado do mundo. Neste campo, como eu já disse, acho que depende de 
nós ter nossa própria reviravolta prático-crítica e material, nossa própria agenda 
filosófica. É uma vergonha não termos uma, e a culpa é somente nossa, por nossa 
fuga sistemática da filosofia. Como no resto do mundo, submetemo-nos à tradicional 
divisão colonizadora internacional do trabalho: eles produzem, nós consumimos. 
Fazemos isso mesmo quando pensamos que somos críticos ao “Sistema”, ao 
capitalismo, imperialismo, colonialismo, autoritarismo, patriarcado; mesmo quando 
sentimos que somos rebeldemente nietzschianos, marxistas, foucauldianos. 

 

8 John Dewey e a reviravolta filosófica prático-poiética brasileira 

Como sabemos, John Dewey, um pragmatista exemplar, foi recentemente 
descoberto e adotado pela Teoria Crítica alemã pós-habermasiana (Honnet, Jaeggi) 
enquanto a sociologia europeia descobria Herbert Mead. Podemos imaginar que 
Habermas se tornou um peirciano e um kantiano mediano (de Herbert Mead) só 
porque ele não encontrou o autor de Reconstruction in Philosophy (Dewey, 2017) a 
tempo. Rorty – antes de tudo um neopragmatista hegeliano – é quem foi o grande 
relançador de Dewey em nosso tempo. Bem, algum tempo atrás, criamos um Centro 
Dewey no Brasil o qual buscava um intercâmbio com os pragmatistas nos Estados 
Unidos e sempre, horizontalmente e dialogicamente, em todo lugar no resto do 
mundo, para configurar algo como uma “rede”, desde que tenhamos vocação para 
estas coisas, para “constelar”, para nos movimentar, para nacionalizar e 
internacionalizar ao mesmo tempo. Mas Dewey, no Brasil, pelo menos até 
recentemente, não era realmente do interesse filosófico; você não encontraria 
deweyanos apenas na educação, o que naturalmente mudou depois que até mesmo 
a velha Europa o descobriu e o legitimou. É verdade que no Brasil temos um 
deweyano pragmático notável, Anísio Teixeira (1900-1971), uma figura 
extraordinária da segunda metade do século passado que nos deixou um grande 
legado prático, teórico, político e institucional na área da educação. Temos também 
outro excelente deweyano: Roberto Mangabeira Under (nascido no Brasil em 
1947), cujo pensamento e propostas sugiro a todos conhecer melhor, dentro e fora 
do Brasil. 



José	Crisóstomo	de	Souza 

118 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

Durante sua vida, John Dewey viajou muito e teve um impacto muito além dos 
Estados Unidos. Mesmo Mao Zedong, ainda professor, foi antes razoavelmente 
deweyano. Como um jovem que começou a ganhar a vida como professor do ensino 
fundamental e médio, desde cedo procurei entender o pensamento de representantes 
de nossa extraordinária Escola Nova, inspirados em John Dewey e Anísio Teixeira. 
O trabalho deles não apenas nos ensinou como ensinar, mas também como estudar 
e aprender. Dewey, enquanto estilo, não é uma leitura emocionante. Ainda assim, 
sugiro sempre que todos estudem sua Reconstruction in Philosophy e Art as Experience 
(ambos de 1985). Isso é o que nós fizemos como grupo – meus alunos e eu –, como 
parte da atividade de nosso Centro Dewey. Foram textos formativos para nós. 
Como sabemos, Dewey se tornou “o” filósofo nacional dos Estados Unidos em um 
tempo em que o país estava se formando. Ele era um filósofo democrático e 
engajado, um progressista radical, um modernista, com algo de um Marx 
democrático, contribuindo para a criação de movimentos e instituições a favor do 
progresso social e democrático, justamente como o nosso Anísio Teixeira foi. 
Fomos além do Centro Dewey quando embarcamos em nosso próprio 
desenvolvimento filosófico, como um grupo, círculo ou movimento – que chamamos 
de Poiética Pragmática – a partir de uma perspectiva prático-poiética materialista. 
Mas isso não significa que tenhamos perdido o interesse por Dewey.  

 

9 Materialismo artefatual prático e criatividade humana 

Neste ponto, eu me refiro ao que considero as duas pedras angulares do 
pragmatismo para a sua reconstrução. Primeiramente, a chamada “frase de 
(Alexander) Bain”, parceiro escocês de Stuart Mill que nos dá o sustento para pensar 
e nos serve de inspiração: “uma crença é uma disposição para agir”. Não consigo 
aprofundar essa ideia aqui, o que eu mesmo assumo à minha maneira: traduzir 
crenças/significados em condutas sociais. Peirce certamente falou sobre isso (algo 
que muitas pessoas ignoram): que todo o pragmatismo nada mais é do que um 
“corolário”. A outra pedra angular do pragmatismo clássico, muito parecida à 
primeira, é a chamada “máxima pragmatista”, pelo próprio Peirce, que eu chamaria 
de “fio condutor” do pragmatismo (norte-americano), que em toda a obra de seu “pai 
fundador” encontrou várias formulações. Por isso, posso oferecer minha própria 
formulação: a noção que temos de uma coisa é o conjunto de seus efeitos práticos e 
sensíveis quando aparecem em nossa interação com ela. Ou seja, é a noção do seu 
“comportamento” na interação conosco e, por extensão, também do nosso 
comportamento de forma satisfatória, na interação orientada com ele, como em uma 
“dança”, quando tiramos alguém para dançar. Marx, sem dúvida, teria sido um 
materialista muito melhor (prático, não metafísico) em questões tais como o 
conhecimento, a verdade, significação, representação e mesmo a normatividade, se 
ele tivesse ido por este caminho. Ele teria sido um (pós) darwiniano melhor também 
percebendo as implicações filosóficas do darwinismo no seu campo muito melhor do 
que ele realmente fez – como Nietzsche e Dewey fizeram, até mesmo Rorty, apesar 
de seu linguocentrismo pós-analítico. Com meu materialismo prático-poiético, 
pretendo estar nesta família, com meu próprio perfil, como vocês já sabem.  

O que distingue tal materialismo do pragmatismo clássico norte-americano é 
que atribuo às afirmações de Peirce um sentido principalmente “ontológico”, em vez 
de meramente lógico ou epistemológico. Este sentido agora está relacionado à nossa 
maneira de estar-no-mundo e estar uns com os outros, e nossas inevitáveis 
atividades para criar e utilizar coisas/artefatos que desempenham um papel 
mediador e ativo em nossas ações e relações. Em outras palavras, este sentido está 
relacionado ao nosso “enredamento” produtivo e prático-sensível com o mundo. O 
pragmatismo tradicional tem uma ideia do nosso estar-no-mundo que entende o 
mundo como ambiente, como natureza: nós, seres humanos, organismos, de um 
lado, e a natureza como ambiente, de outro. Nossa atividade é concebida 



Uma	posição	filosófica	prático-po(i)ética	

119 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

basicamente como adaptação, não como criação, como resposta à nossa 
“experiência” do mundo no mundo. Isto, naturalmente, de uma forma não 
determinística, não passiva e, mais que isso, de tal forma que a experiência (devido 
à influência do Erfahrung hegeliano no pensamento de Dewey) não seja o que o 
empirismo britânico clássico chama de abstrato, atomístico e “contemplativo”. 

Notemos: nosso movimento interativo com o mundo é também, a partir de 
nossa perspectiva, um movimento de produção/criação do mesmo e, por isso, nosso 
ambiente/mundo é, antes, não natural, um conjunto de “coisas sociais”, feito por 
nós. Um conjunto de artefatos, meios, objetificações e mais. Em outras palavras, 
nossa interação implica um movimento de “nos direcionar” (através de uma 
intencionalidade livre e sensorial de nós mesmos) em direção às coisas e ao mundo. 
Uma capacidade para “aceitá-lo”, mas também de “expressá-lo” (em alemão, setzen) 
socialmente e interativamente, não como um sujeito metafísico. Concluindo, 
permita-me dizer: para nós, pragmatistas poéticos, “no começo é a ação”. Em outras 
palavras, a própria experiência acontece em “nossa” ação e através de “nossa” ação. 
E logo após a ação, “há o artefato”, isto é, nossa ação é essencialmente criativa e 
material-sensível; ela “pega” as coisas e “coloca” os artefatos, o que dá ao nosso 
mundo/ambiente, e mesmo a nós mesmos, uma certa artefatualidade. Os artefatos 
condicionam os modos de interação e até mesmo a subjetivação. Por favor, confiram 
o que escrevi sobre isso (Souza 2016), que foi criticado e discutido por vários 
colegas.  

 

10 A reconstrução prático-poiética do materialismo histórico 

Eu já falei algo sobre isso, mas vamos voltar mais diretamente a Marx, porque é 
sempre a partir de uma crítica dele que eu penso criticamente sobre a Teoria Crítica. 
Ou seja, eu presumo que uma boa reconstrução da Teoria Crítica deve primeiro ser 
uma boa reconstrução do Marx que a constitui. Uma “reconstrução” que então 
questiona esse viés particular do marxismo, de intenções corretivas, de 
consequências discutíveis, além de já ser um viés ultrapassado. Na verdade, 
comparado ao marxismo, entendo que o pragmatismo, como uma filosofia “prática”, 
tem seus próprios problemas (um tipo específico de naturalismo e uma teoria do 
conhecimento). Assim, não é essencialista, substancialista, transcendental, teórico, 
representacional ou dualista-determinista. Além disso, são problemas que podemos 
diretamente dirigir a Marx, o que eu tenho exaustivamente mostrado onde eles 
estão, nos termos em que o próprio Marx felizmente os admite – em In the Inside of 
Marx (Souza 2024), por exemplo. Por isso, vocês podem entender a reconstrução de 
Marx como um tipo de reviravolta “pragmatista”. Entretanto, prefiro falar aqui não 
de um pragmatismo mas de um “materialismo prático” – algo menos alemão, mais 
brasileiro e mais contemporâneo. Gosto de evitar associações desnecessárias, já que 
o pragmatismo também deve ser reconstruído, e Marx tem algumas vantagens 
sobre ele que precisam ser recuperadas. Vantagens como sua disposição historicista 
e materialista, sua forma artefatual, etc., devem ser aproveitadas, radicalmente 
aprimoradas e reconstruídas. Por isso, sim, nossa perspectiva prático-poiética quer 
ser uma terceira coisa, uma outra coisa, em relação ao marxismo e ao pragmatismo.  

Considerem isto: Marx tem claramente um Leitfaden (um tema principal, ele 
diz – seu termo), um ponto de início, uma base, uma pedra angular, um pilar. Ele 
tem uma “marca” geral, algo que eu gosto de procurar nas filosofias que me 
interessam, com o que dialogar e “diagnosticar”. Algo que eu mesmo tento trazer 
para o que eu construo/articulo conceitualmente, sempre de uma forma que não 
envolva o “fundacionalismo” – dogmático, metafísico, exclusivo. No caso de Marx, 
a marca ou fio condutor é precisamente o princípio de seu materialismo, prático, 
social, embora também, no fim, “transcendental” (ou empírico-transcendental). 
Marx, como ele mesmo diz, começa com os seres humanos – especificamente em sua 



José	Crisóstomo	de	Souza 

120 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

constituição física particular, o que entra em certas relações de uns com os outros e 
com o mundo. Eles fazem isso na atividade inevitável (sensível) para sustentar sua 
subsistência e reprodução, de acordo com o grau de desenvolvimento de suas 
capacidades e meios, os artefatos e as forças produtivas. Marx está preocupado com 
o estabelecimento dessa interação material que envolve uma dinâmica, uma 
dialética, um objetivo, uma autonomia fora da consciência humana, independente de 
suas autorrepresentações, determinadas pelos artefatos. As representações e 
ideologias vêm depois, como uma segunda esfera “espiritual” determinada (passiva 
e mesmo reflexiva), como se existisse apenas o que já é criado sensível e material no 
primeiro nível ou esfera, e que existe, praticamente sem o pensamento. É como se o 
pensamento existisse na segunda esfera, sem o fazer real, sem a atividade sensível, 
sem uma dimensão produtiva e material. Isso, é claro, pode ser reduzido a algumas 
linhas.  

Temos aqui, de qualquer forma, duas esferas, infraestrutura e superestrutura, 
um dualismo fundamental, não de todo dispensável, mas constitutivo, por sua 
Teoria totalizante. Quanto a mim, também começo a partir de nossa constituição 
física, algo que forma nosso ativo envolvimento com o mundo (nosso Umwelt ou 
“próprio mundo”): social, prático, sensorial, produtivo e, portanto, histórico. 
Entretanto, um envolvimento marcado por uma intencionalidade livre, ativa: 
sensorial, física, criativa, material e significativa, o que, para citar Darwin, caminha 
com o linguocentrismo, o que temos mais ou menos em comum com outros animais. 
Um envolvimento original (sic) que, como eu disse, é também livre e criativo, 
pensativo, cognitivo, sensorial, um fazer um constituinte de criação do mundo 
humano, em todos os níveis, sem dualismos. Esse é o nosso estar-no-mundo bem 
como nosso estar-com-os-outros; os seres humanos colocam objetos e são um 
conjunto de objetos e objetificações – como Hegel diria, idealistas objetivos, e Marx, 
materialistas “passivos”. Se eles se reconhecem como criadores ou não (alguns mais, 
outros menos, diria Nietszche), os seres humanos constroem o real através do 
sensorial (poiético), socialmente significante, apropriando-se, também pensando a 
prática linguística de lidar com isso. 

A posição de Dewey, um pragmatista com ênfase instrumentalista e 
experimentalista, também biológico-darwiniano, com traços de uma fundamentação 
hegeliana, está mais ou menos de acordo com isso, considerando a ciência natural e 
experimental (de acordo com a noção de ciência que é mais atualizada e menos alemã 
que a de Marx) e a “solução de problemas” como centrais e paradigmáticas, com a 
relação entre o homem e a natureza como estrutura. Vocês podem dizer se estou 
indo rápido demais ou sendo bastante panorâmico aqui com botas de sete léguas? 
De qualquer forma, é no meio de tudo isso que encontro lugar para o minha 
perspectiva pragmático-poiética, sinteticamente delineada (Souza 2016). Eu deveria 
parar aqui. Mais uma coisa: é a partir desse mesmo enredamento, digamos 
ontológico-antropológico, e de volta a ele, que nossos valores epistêmicos e 
normativos brotam, se estabelecem e evoluem, assim como nossas relações.  

 

11 A filosofia prático-poiética como algo civil e mundano 

O estudo e o interesse pela filosofia não é um cultivo inútil da erudição, uma flor da 
cultura, da civilização, apenas para nossa distinção pessoal e prazer intelectual para 
que possamos dizer que fazemos (de fato, não fazemos) como os franceses e alemães 
ou britânicos. Eles desempenham um papel, seja mais direto ou mais mediado, no 
desenvolvimento da vida institucional, cultural, etc., de um país, na verdade de sua 
vida educacional, científica, política, moral, artística e religiosa, com a qual a 
filosofia, de certa forma, dialoga, com ela também, até certo ponto, se expressa, 
codifica, articula. Isso não acontece com uma pretensão monopolística, mas de 
maneira conversacional e pluralística, nos debates em que ela se afirma, no todo que 



Uma	posição	filosófica	prático-po(i)ética	

121 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

ela completa e pode enriquecer. Considerem, por exemplo, o significado de Hume 
para a Inglaterra, Dewey para os EUA, Comte e o espiritualismo para a França, 
Kant e Hegel para a Alemanha. Em épocas diferentes, de acordo com conjuntura 
diferentes, contextos sociais e áreas geográficas – todas constituindo tradições que, 
por sua vez, se tornam formativas. Movimentos tais como a Escolástica (em seu 
contexto/tempo), em seguida o racionalismo, o empirismo, a filosofia analítica, o 
existencialismo e o idealismo alemão. No Brasil, filósofos como Luís Antônio 
Verney (1713-1792), Silvestre Pinheiro Ferreira (1769-1846), Miguel Carlos 
Correia de Lemos (1854-1917), como a valiosa pesquisa histórica de nosso colega 
Paulo Margutti (nascido em 1946) mostram-nos o papel que desempenharam na 
formação da vida intelectual, espiritual e científica do país, que recentemente se 
tornou mais urbano e civilizado. 

Hoje, comunidades filosóficas nacionais em diferentes países dependem menos 
de figuras imponentes, excepcionais, supostamente gênios, filtradas, canonizadas e 
disseminadas por contextos metropolitanos históricos e suas narrativas. Em vez 
disso, são comunidades de investigação e elaboração de temas e questões propostas 
pelos tempos e contextos dos respectivos períodos, suas preocupações, crises, 
debates e desafios. No nosso caso – o filosófico – não há nenhuma dúvida sobre a 
espera de um “Kant brasileiro” para que a vida do pensamento possa florescer aqui 
e completar seu papel no crescimento, autonomia e emancipação. Uma comunidade 
filosófica em um vasto país em termos de território e população, que é o Brasil, com 
uma base social e institucional impressionante, mesmo sendo um país sem uma 
grande e forte tradição filosófica. Isso é também uma vantagem, pois favorece o 
cosmopolitanismo, a abertura, criação, inovação e experimentalismo. De qualquer 
forma, uma comunidade vasta, cara, e muito cara, deve necessariamente servir à 
sociedade. Uma nova comunidade, que está no processo de formação, deve também 
exercitar-se mais, pelas mesmas razões, necessariamente em metafilosofia, isto é, na 
tematização do que é realmente a filosofia e o que realmente significa fazer filosofia, 
digno do nome, com significado e efetividade. Não penso que seja escapar de nossas 
obrigações e responsabilidades, oportunidades e acumulações nesta área.  

A filosofia é uma das humanidades, uma disciplina próxima das ciências 
humanas e no diálogo com elas. Mas eu não gostaria de abrir mão do 
desenvolvimento do diálogo com as ciências naturais, técnicas, engenharia e 
disciplinas aplicadas de todos os tipos. E com a política. Como a personificação do 
espírito da universidade desempenha um papel nessa 
intercomunicação/comunicação geral entre conhecimentos e sua operacionalização. 
O Brasil precisa superar sua falta de ambição e autoconfiança no campo do 
pensamento – isso pode ajudar o país como um todo a fazer isso em todas as outras 
esferas. A Alemanha, voltando ao século XIX, primeiro tornou-se contemporânea 
dos países mais notáveis em filosofia, não é isso que dizem? Bem, não como 
repetidores sem imaginação, é claro. Vamos seguir os passos de nossos esforços 
prévios em filosofia, teoria, expressão e no espírito de construção em geral. Eu 
considero que nossa posição seja pragmático-poiética, como um desenvolvimento 
que começa a partir de e dialoga criticamente com a contribuição do Instituto 
Superior de Estudos Brasileiros (ISEB), Marxismo da USP, Modernismo brasileiro, 
ensaios brasileiros e Teoria social e política brasileira; os bravos colegas da 
Associação Nacional de Pós-graduação em Filosofia, ANPOF, e além desses, 
pessoas de pensamento que olham para o Brasil em geral. Isso inclui também os 
desenvolvimentos contemporâneos mais relevantes em filosofia e espírito fora do 
Brasil. Mesmo se não estivermos impressionados com muitos deles, porque penso 
que podemos fazer muito melhor aqui que Judith Butler, Giorgio Agamben e 
Byung-Chul Han, em todo caso.  

 

12 Normatividade civil e direções prático-poiéticas 



José	Crisóstomo	de	Souza 

122 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

Para concluir a exposição, quero brevemente dizer algo sobre um último ponto: a 
dimensão normativa da perspectiva crítica que estou propondo. Neste campo, a 
Teoria Crítica tradicional que, para mim, não é muito política nem de todo positiva, 
por razões de sua origem e outras que se agravaram, nos deixou com hábitos de 
pensamento que tornam difícil caminhar em direção à solidariedade e que deveriam 
ser abordados, mesmo muito brevemente aqui. Por isso, vamos dizer alguma coisa 
sobre permanecer críticos – sobre ser de fato melhores na crítica: mais vitais, mais 
políticos, mais práticos e mais transformativos. A perspectiva prático-poiética e 
material tem, em seu nível político e social, uma posição progressiva a favor de um 
“construcionismo institucional” cumulativo. Esta é uma posição transformativa, 
popular e democrática, com escopo político e cultural, mas também econômico, 
material, inclusivo, produtivo, criativo e, por fim, estruturalmente transformativo. 
Falando de construcionismo institucional, a propriedade também é uma instituição, 
assim como é o mercado, ambos históricos, e podem ser configurados de diversas 
maneiras. Nossa “antropologia” prático-poiética quer sustentar compromissos com 
a inclusão, associação, cooperação, emulação, dignificação e a realização 
generalizada da cidadania material e protagonista que demanda crescentes 
transformações estruturais. 

Por outro lado, consideramos indispensável incluir uma estrutura nacional e 
particularizada que nossa crítica de esquerda brasileira predominante nas últimas 
décadas, que varia de assistencialista para academicista e não é muito popular, não 
alcançou. Esta é uma estrutura que nossa esquerda critica, agora em crise e muito 
mais acomodada ao sistema maior que eles imaginam ser (enquanto se imaginam 
“radicalmente anticapitalistas) e não assimilaram, mesmo fora de um certo 
infantilismo político prolongado, devido à sua identidade Trotskyite-católico-
academicista. Termina entregando essa estrutura nacional para a farsa da pior ala 
de direita (agora em maré alta), devido à dificuldade de encontrar e formular a noção 
de um Destino Comum (de uma comunidade compreensiva), menos remoto e 
transcendental que, por exemplo, a “Revolução” e o “Comunismo”. 

Na verdade, isso é algo que as recentes experiências brasileiras de uma 
presidência fascista e de uma pandemia calamitosa deveriam ter nos ensinado 
suficientemente na prática, e que tem certamente afetado o país como um todo, como 
um destino comum, no sentido mais relevante e objetivo. Além disso, acredito que 
a crise do Sistema Mundial corrente, a nova Guerra Fria 2.0, o domínio esmagador 
da geopolítica, o fim da globalização e o trumpismo trouxeram de volta o papel 
principal dos estados-nação de forma óbvia. Na prática, eles impõem 
inevitavelmente a referência de pensamento para esta dimensão nacional. Não posso 
dizer mais que isso aqui, mas é o suficiente para dar às ciências sociais e econômicas, 
à filosofia e à Teoria muito a fazer no país, na universidade brasileira e no 
pensamento no Brasil. E não é possível permanecer no mesmo modelo de 
importação do pensamento teórico-crítico frankfurtiano, ou do pensamento 
estruturalista franco-americano, de total subordinação à divisão do trabalho 
intelectual internacional corrente. Tudo isso pode convidar a um diálogo frutuoso 
com colegas estrangeiros, particularmente de comunidades filosóficas em condições 
periféricas. 

 

Referências 

DEWEY, J. Experiência e natureza; Arte como experiência. São Paulo: Abril Cultural, 1985. 

DEWEY, J. Reconstrução em filosofia. Tradução de Anísio Teixeira. São Paulo: Ícone, 
2017. 

HOOK, S. Towards the understanding of Karl Marx: a revolutionary interpretation. New 
York: Prometheus Books, 2012. 



Uma	posição	filosófica	prático-po(i)ética	

123 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	110-123	-	ISSN	1981-4534 

HORA, L.; Maia, F. Pela construção coletiva de uma teoria (crítica) brasileira, prático-
material, democrático-popular, transformadora: uma entrevista com José 
Crisóstomo de Souza. Revista Novos Rumos Sociológicos, v. 12, n. 22, p. 131–152, 
2024. DOI: https://doi.org/10.15210/norus.v12i22.28605. 

JAEGGI, R. Towards an immanent critique of forms of life. Raisons politiques, v. 57, n. 1, 
p. 13–29, 2015. DOI: https://doi.org/10.3917/rai.057.0013. 

MARCUSE, H. Razão e revolução. Tradução de Márcio Barroso. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2008. 

NIETZSCHE, F. Sobre verdade e mentira. Tradução de Fernando de Moraes Barros. São 
Paulo: Hedra, 2007. 

SOUZA, J. C. Para uma crítica ao (não-)pragmatismo de Marx. Cognitio, v. 13, n. 1, p. 
115–144, 2012. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/article/view/11660/8390.  

SOUZA, J. C. O mundo bem nosso: antirrepresentacionismo poiético-pragmático, não 
linguístico. Cognitio: Revista de Filosofia, v. 16, n. 2, p. 335–360, 2016. Disponível 
em: https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/article/view/27770.  

SOUZA, J. C. Philosophy as a civil & worldly thing. Estados Unidos: KDP Amazon, 2019a. 

SOUZA, J. C. Towards a practical, poetic, material point of view. Transcience, v. 10, n. 1, 
p. 1–16, 2019b. Disponível em: https://www2.hu-
berlin.de/transcience/Vol10_No1_1_16.pdf.  

SOUZA, J. C. A world of our own: a pragmatic-poietic, transformative perspective, 
conversationally developed. Transcience, v. 11, n. 2, p. 1–27, 2020a. Disponível em: 
https://www2.hu-berlin.de/transcience/Vol11_No2_1_27.pdf. 

SOUZA, J. C. Pragmatismo brasileño: ni Rorty, ni Habermas, ni Marx: por una filosofía 
de la praxis poiético-materialista, no linguocéntrica. In: CÁRDENAS, P. R. Y.; 
HERBERT, D. R. (org.). The reception of Peirce and pragmatism in Latin America. 
México: Torres, 2020b. DOI: https://doi.org/10.13102/ideac.v1i41.5543. 

SOUZA, J. C. Rahel Jaeggi e a reconstrução prático-materialista da teoria crítica. Coluna 
ANPOF, 2020c. Disponível em: https://www.anpof.org/comunicacoes/coluna-
anpof/rahel-jaeggi-e-a-reconstrucao-pratico-materialista-da-teoria-critica.  

SOUZA, J. C. Rahel Jaeggi e o fim da teoria crítica alemã. Coluna ANPOF, 2020d. 
Disponível em: https://www.anpof.org/comunicacoes/coluna-anpof/rahel-
jaeggi-e-o-fim-da-teoria-critica-alema.  

SOUZA, J. C. O avesso de Marx. Campinas: Ateliê de Humanidades, 2024. 

SOUZA, J. C. (org.). Filosofia, racionalidade e democracia: os debates Rorty & Habermas. São 
Paulo: UNESP, 2011. 

SOUZA, J. C. (org.). Filosofia, ação, criação: poética pragmática em movimento. Salvador: 
EDUFBA, 2021. 

SOUZA, J. C.; Alcoff, L.; Pappas, G. Interview with José Crisóstomo de Souza: an Inter-
American philosophical conversation with Linda Alcoff and Goyo Pappas. Inter-
American Journal of Philosophy, v. 13, n. 1, p. 140–171, 2022. 

https://doi.org/10.15210/norus.v12i22.28605
https://doi.org/10.3917/rai.057.0013
https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/article/view/11660/8390
https://revistas.pucsp.br/index.php/cognitiofilosofia/article/view/27770
https://www2.hu-berlin.de/transcience/Vol10_No1_1_16.pdf
https://www2.hu-berlin.de/transcience/Vol10_No1_1_16.pdf
https://www2.hu-berlin.de/transcience/Vol11_No2_1_27.pdf
https://doi.org/10.13102/ideac.v1i41.5543
https://www.anpof.org/comunicacoes/coluna-anpof/rahel-jaeggi-e-a-reconstrucao-pratico-materialista-da-teoria-critica
https://www.anpof.org/comunicacoes/coluna-anpof/rahel-jaeggi-e-a-reconstrucao-pratico-materialista-da-teoria-critica
https://www.anpof.org/comunicacoes/coluna-anpof/rahel-jaeggi-e-o-fim-da-teoria-critica-alema
https://www.anpof.org/comunicacoes/coluna-anpof/rahel-jaeggi-e-o-fim-da-teoria-critica-alema

