
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	116-121	
 

116 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	116-121	-	ISSN	1981-4534 

RESENHA  
 

XAVIER, GABRIEL G. & MOTTA, GUILHERME D. (ORGS.) 
METAFÍSICA E CETICISMO: PLATÃO, ARISTÓTELES E SEXTO 

EMPÍRICO. CURITIBA: KLOTTER, 2024, 276P. 
 
 

Francisco José Dias de Moraes 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

Email: fjdmoraes@gmail.com  
 

 
É possível conceber, conjuntamente, em solução de continuidade, as metafísicas 
platônica e aristotélica e o ceticismo pirrônico? Há um plano comum, um terreno 
comum, que possibilite semelhante articulação?  Seriam a metafísica e o ceticismo 
respostas distintas, ousadamente forjadas, para uma mesma posição inicial, a partir 
da qual se engendrariam posturas filosóficas tão discordantes e até inconciliáveis? 
Não seria o caso de reconhecer, afinal, que a discrepância de primeiro plano, tão 
realçada pelos historiadores da filosofia, com seus critérios de classificação, oculte 
ou obstrua o acesso ao inquietante problema do comum-pertencer de metafísica e 
ceticismo filosófico? O que se preserva na palavra metafísica, fonte de tantos 
embates que atravessam séculos? Estas são algumas questões que me foram 
suscitadas pela coletânea Metafísica e ceticismo: Platão, Aristóteles e Sexto Empírico, 
organizada por Gabriel Geller Xavier e Guilherme Domingues da Mota, numa bela 
edição da Kotter Editora (Curitiba, 2024). A obra é dividida em três partes, 
contendo entre três e quatro capítulos cada uma: Platão, Aristóteles e Sexto 
Empírico, o que garante certo equilíbrio entre elas. O critério a orientar a ordem de 
aparecimento das partes parece ter sido um critério puramente cronológico. Não se 
nota uma preocupação em articular as partes entre si ou mesmo as contribuições 
dos pesquisadores que integram a coletânea no interior de cada parte, embora isso 
tenha ocorrido em alguns casos. Cada pesquisador teve total liberdade para 
apresentar a sua pesquisa, de modo a poder desenvolver, da melhor maneira 
possível, os seus argumentos. O que poderia ter resultado em um agregado de 
contribuições independentes, esparsas, trouxe ganhos significativos, seja pela 
possibilidade de um maior aprofundamento dos argumentos seja também pela 
tendência de conjunto no sentido de fazer emergir um apanhado significativo das 
pesquisas em filosofia antiga no Brasil. Naturalmente, a afinidade de fundo reflete, 
como salientado pelos organizadores, “as interlocuções que [ambos] vêm 
estabelecendo com os autores e autoras presentes neste volume” (p. 10). O 
cuidadoso trabalho de apresentar, de maneira sintética, cada uma das contribuições 
que integram as partes da obra releva o empenho de potencializar essas 
interlocuções, brindando o leitor com observações preciosas, que contribuem para 
a compreensão dos textos individuais. Diria inclusive que o livro tem o mérito de 
permitir que os “dogmáticos” sejam “dogmáticos” e que os céticos sejam céticos, 
mas o que prometia oferecer não mais do que um panorama de “uma perspectiva 
bastante clássica da história da filosofia grega” (p. 9) revelou-se uma iniciativa capaz 
de abrir caminho para reinterpretar o sentido mais usual dessa mesma história, 
colocando em questão, de certa maneira, a primazia conferida, tradicionalmente, à 
metafísica clássica em matéria de filosofia antiga. A simples equiparação de Sexto 
Empírico a Platão e Aristóteles, em termos de espaço na obra, já produz um efeito 
interessante, pois acaba por conferir a Sexto um lugar de clássico da filosofia grega, 
ao lado dos outros dois gigantes, sem dúvida bem mais conhecidos e estudados. Não 



Francisco	José	Dias	de	Moraes 

117 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	116-121	-	ISSN	1981-4534	

 

obstante, a afirmação, feita na Introdução, de que a última parte, dedicada a Sexto 
Empírico, fornece “o horizonte mais geral e o enquadramento desta coletânea” 
(p.10) parece mais um desejo dos organizadores do que algo realmente alcançado 
pela obra em seu todo.  

Deixando de lado, por ora, dois textos que serão discutidos de maneira 
articulada mais adiante, apresento, brevemente, as demais contribuições que 
integram as três partes da coletânea. 

Na parte dedicada a Platão, Gislene Vale dos Santos e Jean Carlos Herpich 
trataram, respectivamente, do bem e da alteridade, conceitos referenciados nos 
diálogos República e Sofista.  

No capítulo “Breve nota sobre o bem a partir de 507 b 1ss da República”, 
Gislene Vale dos Santos trata do bem, na condição de Idea, como princípio 
unificador do kosmos, dimensão inteligível do sensível e paradigma que norteia o 
devir. Ao mesmo tempo, o bem é apresentado como percurso inteligível, como 
estratégia da alma que busca por conhecimento. Da mesma forma que confere 
unidade à multiplicidade sensível, o bem em Platão desperta eroticamente o desejo 
de conhecimento, encontrando-se tanto dentro quanto fora da alma. É a integração 
no kósmos o que nos proporciona a busca de conhecimento e não a condição de 
sujeitos de conhecimento isolados e sem mundo.  

No capítulo “O Conceito de Alteridade na Primeira Parte do Sofista de 
Platão”, Jean Carlos Herpich parte de especulações sobre a figura do Estrangeiro 
de Eléia, ela mesma ambígua, para encontrar o tema da alteridade pré-configurado 
na primeira parte do diálogo, na diferença entre filósofo e sofista, entre cão e lobo. 
Se cão e lobo são semelhantes, porém diferentes, analogamente, é a partir do perigo 
de serem confundidos que se faz preciso diferenciar, com rigor, o filósofo e o sofista. 
Por isso, as “definições do sofista”, que resultam da caça zetética, nascem do método 
da divisão, totalmente fundado no jogo de semelhança e diferença, o qual, para o 
autor, poderia ser renomeado de “método da diferenciação dicotômica”. Afinal, 
determinando o que o sofista é, temos, por exclusão, o que o filósofo não é, mas, de 
certa maneira, parece ser, por ser o outro que lhe é necessariamente aparentado, 
como o cão em relação ao lobo. Temos assim a reafirmação do sofista como 
“ilusionista”, como “senhor do não-ser”, e do filósofo como senhor do ser, capaz 
inclusive de neutralizar o perigo da semelhança entre diferentes. 

Na parte dedicada a Aristóteles, Marina dos Santos, Nazareno Eduardo de 
Almeida e Gabriel Geller Xavier, este último também organizador da obra, 
circunscreveram suas contribuições, respectivamente, aos livros Beta, Gama e Zeta 
da Metafísica. Suas pesquisas tratam de problemas de exegese textual relacionados 
ao estabelecimento da Metafísica como ciência e da redefinição do campo semântico 
da noção de ousía, herdada de Platão. Por sua vez, Viviane de Castilho Moreira, na 
mesma parte da obra, dedicou sua reflexão ao argumento da função na Ética 
Nicomaqueia.  

No capítulo “Notas sobre a segunda aporia do Livro Beta da Metafísica de 
Aristóteles”, Marina dos Santos dedica-se a investigar o estatuto das aporias no 
método diaporemático, desenvolvido por Aristóteles, especialmente no que diz 
respeito à controvérsia sobre o papel desempenhado pelas aporias do livro Beta na 
constituição de todo o programa da Metafísica de Aristóteles. Para a autora, as 
aporias, em Beta, parecem envolver “problemas mais abstratos, que não foram 
formulados por filósofos anteriores ou contemporâneos a Aristóteles” (p. 105). As 
aporias configurariam, assim, um método capaz de estabelecer a priori a 
possibilidade da Metafísica, ou seja, da ciência buscada. A autora encontrará no livro 
Gama, no pressuposto mobilizado por Aristóteles para demonstrar por refutação o 
princípio de não contradição, a saber: na diferença entre “ser por si” e “ser por 



Resenha	
Metafísica	e	Ceticismo:	Platão,	Aristóteles	e	Sexto	Empírico		

 

118 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	116-121	-	ISSN	1981-4534 

outro”, entre substância e acidente, a indicação de que a questão do mesmidade da 
ciência dos princípios comuns e da substância, no livro Beta, é efetivamente 
resolvida, confirmando o vínculo entre as aporias do livro Beta e o estabelecimento 
da ciência buscada. 

No capítulo “A Metafísica Aristotélica como Ciência dos Conceitos e 
Princípios Fundamentais: sobre a unidade filosófica do livro IV da Metafísica de 
Aristóteles”, Nazareno Eduardo de Almeida discute o problema, que nunca esteve 
no primeiro plano das preocupações dos intérpretes, da unidade entre as duas partes 
do livro Gama da Metafísica de Aristóteles. De fato, não é sem mais evidente a 
conexão interna entre a parte inicial do livro (capítulos 1 e 2), dedicada à 
possibilidade da ciência do ser enquanto ser, possibilidade sustentada pelo 
Estagirita graças à noção de substância e à unidade focal: o pros hen legomenon 
(Metafísica, IV, 1003 b 5 ss), e a segunda parte da obra, cujos capítulos restantes 
envolvem o estabelecimento dos princípios comuns. Nesse sentido, o texto de 
Nazareno Eduardo de Almeida possui afinidade e está em perfeita continuidade com 
o texto anterior de Marina dos Santos. O autor sustenta que a unidade estrutural 
do livro deve ser buscada na centralidade da significação focal e da noção de 
substância, já que Aristóteles faz uso do mesmo expediente argumentativo em 
ambas as partes, a saber: no plano dos conceitos fundamentais (ser e um) e dos 
princípios fundamentais (Princípio de não contradição e do terceiro excluído).  

No capítulo “Substância, Itens Não-Substanciais, Prioridade: notas sobre 
Z1 da Metafísica de Aristóteles”, Gabriel Geller Xavier se debruça sobre a disputa 
em torno da noção de ousía, tal como pode ser percebida no primeiro capítulo do 
livro Zeta da Metafísica. O autor investiga o motivo de apenas a prioridade 
ontológica ter sido posta em cena pelo Estagirita neste momento, deixando de lado 
as prioridades lógica e epistemológica. Fica claro que o conceito de ousía é um 
conceito herdado de Platão. Por esse motivo, teria sido necessário, em primeiro 
lugar, recorrer a noções também aceitas pelos platônicos, como as de dependência 
ontológica (primazia), substrato e separação, como marcadores da ousía. Somente 
assim se tornaria possível instaurar uma disputa em torno do significado dessa 
noção fundamental.  

No capítulo “Argumento da Função na Ética Nicomaqueia: uma falsa falácia”, 
Vivianne de Castilho Moreira trata de um argumento decisivo da referida obra de 
Aristóteles, da qual dependeria toda a sua ética. O argumento é desenvolvido no 
capítulo 6 do livro I da Ética Nicomaqueia e costuma ser referido pelos intérpretes 
como o “argumento da Função”. A palavra grega comumente traduzida por Função 
é ergon. A autora questiona a correção dessa tradução usual e recorre às linhas 
iniciais do livro I da mesma obra para encontrar os significados do termo utilizados 
pelo Estagirita. Graças a essa estratégia interpretativa, a autora pretende ser 
possível desmontar a falácia da composição, na qual Aristóteles teria caído em sua 
argumentação. É que ergon significa tanto o resultado de uma atividade, o que 
chamamos de obra, quanto algo inseparável da atividade ela mesma, como uma 
espécie de bem ou de fim imanente. Para Aristóteles, segundo a autora, estava em 
jogo afastar a possibilidade de que o ergon do homem, a eudaimonía, fosse tomado 
como uma obra distinta da atividade característica do homem, o que acarretaria o 
encerramento da própria atividade. Por isso, em lugar de falácia da composição, ou 
seja, da obtenção de uma conclusão a partir de premissas insuficientes, caberia 
entender a concussão do argumento como a correspondência entre a eudaimonía e o 
excelente exercício da atividade especificamente humana: a discursividade. 

Já na parte dedicada a Sexto Empírico, Rodrigo Pinto de Brito e Vitor 
Hirschbruch Schvartz focaram suas contribuições, respectivamente, na 
possibilidade de pensar um conceito cético de história e na dimensão política do 
Pirronismo radical. 



Francisco	José	Dias	de	Moraes 

119 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	116-121	-	ISSN	1981-4534	

 

No capítulo “O Conceito Cético de “História””, Rodrigo Pinto de Brito 
empreende um levantamento das aparições do termo história na obra de Sexto 
Empírico a fim de investigar se haveria nela uma concepção de história que 
patrocinasse o procedimento crítico da historiografia moderna. O autor seleciona 
duas ocorrências que chamam particularmente a atenção. Nas Hipotiposes, no 
contexto da exposição dos modos de Enesidemo, encontra um sentido, por assim 
dizer, etnográfico, na forma de um apanhado de costumes de diferentes povos, à 
maneira de Heródoto. Em Contra os Lógicos, encontra outro uso, desta vez história 
significa investigação (que é o sentido mais próprio do verbo historéo) de diferentes 
posições acerca do critério de verdade, nos moldes do empreendimento de 
Aristóteles no livro I da Metafísica. Para além dessas possibilidades, o autor ainda 
recorre a Galeno, no De sectis, obra na qual encontra um tipo de história baseado em 
uma compilação de anotações em tópicos. No âmbito da obra de Sexto, caberia 
entender a história mais propriamente como um manancial desde o qual as críticas 
às filosofias dogmáticas são levadas a cabo, sem a adesão a algum critério de 
verdade, o que justamente acaba ocorrendo no caso do historiador moderno.  

 No capítulo “Pirronismo Radical e Política”, que encerra a coletânea, Vitor 
Hirschbruch Schvartz sustenta que cabe ao pirrônico radical, cuja postura filosófica 
consiste em viver sem opiniões, se questionar sobre a necessidade de 
posicionamento político, admitindo a inevitabilidade da ação política. Haveria assim 
a possibilidade de um pensamento político cético. O autor se dedica a mostrar, com 
base no alcance da noção de phainómenon para a filosofia cética, que, ao contrário do 
que afirma Wittgenstein em “Da certeza”, o cético também é capaz de possuir 
certezas, não sendo próprio do ceticismo antigo a atitude da dúvida. Esta seria 
privativa do ceticismo moderno, com o qual se confronta o Pirronismo rústico ou 
radical. Ciente de que o logos possui um poder arrebatador, sendo capaz de tragar o 
que aparece, o cético reconhece, ao mesmo tempo, o caráter provisório das coisas 
que lhe aparecem, só se permitindo falar delas “em nível confessional”. Isso, porém, 
não impede que ele se envolva com as coisas e tenha sentimentos de certeza, 
eventualmente. A vivência pessoal de ter sido cadete na Força Aérea Brasileira e 
professor dos futuros oficiais da Marinha do Brasil permite que o autor negue e 
mesmo combata juízos generalizantes sobre os militares, como aqueles que 
contestam o compromisso democrático desses últimos (p.262). No entanto, o cético 
radical precisa admitir que outras vivências, mesmo de outros céticos, poderiam 
fazer aparecer que os militares são antidemocráticos. Desse modo, sustenta que “é 
perfeitamente possível, saudável e natural o desacordo entre céticos radicais” (p. 
262). Mas seria possível, saudável e natural um acordo mais duradouro entre céticos 
radicais? Uma ação política de caráter puramente confessional seria ainda uma ação 
política? 

Depois de apresentar brevemente cada parte e os capítulos no interior de 
cada parte, gostaria de embasar a visada inicial de que a coletânea abre caminho 
para pensar o problema do comum-pertencer de metafísica dogmática e ceticismo 
filosófico. É o que consigo notar claramente em dois textos, que integram, 
respectivamente, o primeiro e o último bloco da obra. Por esse motivo, decidi reuni-
los agora, desconsiderando a ordem em que eles apareceram na Coletânea. Refiro-
me às contribuições de Alice Bitencourt Haddad, cujo capítulo trata da relação entre 
Platão e o ceticismo, a partir da leitura de Cícero, e de Roberto Bolzani Filho, cujo 
capítulo trata da gênese do filósofo cético a partir da análise de uma famosa 
passagem das Hipotiposes Pirrônicas. Ambos os textos evidenciam que o ceticismo 
deve mais a Platão e a Aristóteles e tem mais afinidades de método e ponto de 
partida com estes dois filósofos “dogmáticos” do que comumente se costuma 
admitir.  



Resenha	
Metafísica	e	Ceticismo:	Platão,	Aristóteles	e	Sexto	Empírico		

 

120 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	116-121	-	ISSN	1981-4534 

No capítulo “Platão e o ceticismo. Alguns caminhos para se pensar essa 
relação”, Alice Bitencourt Haddad, salienta, remetendo a Cícero e concordando com 
ele, que as posições céticas desenvolvidas na Nova Academia ou Academia cética, 
por filósofos como Clitômaco e Carnéades, já podiam ser encontradas, bem antes, 
em Platão, o que faria deste último um autêntico precursor do ceticismo. A Nova 
Academia não se torna “cética”, assim, a despeito do dogmatismo de Platão, 
fundando algo completamente novo, mas antes por desenvolver posições autênticas 
do filósofo ateniense, posições inclusive que, a meu ver, constituem as marcas 
indeléveis mais distintas da filosofia platônica, a saber: 1. A insuficiência dos 
sentidos; 2. O necessário relativismo que se gera para aqueles que pretendem se 
apoiar nas sensações e 3. A inviabilidade de um conhecimento seguro da Phýsis. É o 
que diz também o testemunho do próprio Aristóteles: “Platão, com efeito, tendo 
sido desde jovem amigo de Crátilo e seguidor das doutrinas heraclíticas, segundo 
as quais todas as coisas sensíveis estão em contínuo fluxo e das quais não se pode 
fazer ciência, manteve posteriormente essas convicções.” (Metafísica, I, 987 a 32- 
987 b 1. Trad. Marcelo Perine). Para a autora, o que distingue a Nova Academia da 
Antiga é o resgate de um espírito investigativo, zetético, que havia sido perdido, e 
o embate com o estoicismo. Ela se empenha em mostrar que a filosofia platônica 
fornece argumentos para o ceticismo. Particularmente importantes são as leituras 
que faz dos diálogos Hípias Maior, Teeteto e Timeu, neste último caso para sustentar 
a recusa da possibilidade de um Física em Platão. Nem ciência da natureza e nem 
impressão apreensiva seriam possíveis para Platão, que justamente só admitia que a 
sensação originasse opinião,  nunca ciência. A autora alcança mostrar que Platão, 
juntamente com outros pensadores, como Heráclito, faz uso de argumentos que 
inspirarão o ceticismo, os quais podem ser encontrados nos modos de Enesidemo. 
Não faz nenhum sentido, portanto, segundo ela, imaginar que a vertente cética do 
platonismo constitua uma espécie de “desvio herético”. No fundo, a metafísica 
platônica, o que nela pode ser visto como dogmático, se erige a partir de um pano 
de fundo comum com o ceticismo filosófico, que consiste na recusa da possibilidade 
de um autêntico saber da Phýsis. 

Já no capítulo “Considerações sobre a gênese do filósofo cético”,  Roberto 
Bolzani Filho se detém em uma passagem célebre das Hipotiposes, a bem dizer em 
duas passagens próximas que são citadas em conjunto (HP I 12 e HP I 26), a fim de 
investigar o problema da origem do filósofo cético. Seria o filósofo cético alguém 
que começa sendo cético ou alguém que chega ao ceticismo depois de um percurso 
comum, por assim dizer, compartilhado com os assim chamados “filósofos 
dogmáticos”? O autor chama a atenção para o caráter idealizado dessa narrativa de 
origem de Sexto, mostrando que não se trata de um simples relato autobiográfico, 
confessional. Semelhante idealização não diminui, mas antes aumenta a importância 
do texto. E o que diz o texto de Sexto? Diz que:  

 

homens de natureza distinta (megalophyeîs), tendo-se perturbado 
(tarassómenoi) em virtude da irregularidade (anomalían) presente nas 
coisas (en toîs prágmasin) e estando em dificuldades (aporoûntes) sobre a 
quais preferencialmente dar assentimento (sygkatatíthesthai), foram 
investigar (zeteîn) o que, mas coisas (en toîs prágmasin), é verdadeiro 
(alethés) e o que é falso (pseûdos), a fim de, com base no julgamento (ek 
tês epikríseos) delas, obter a tranquilidade (ataraktésontes).1 

 

 
1 Trad. Roberto Bolzani Filho. 



Francisco	José	Dias	de	Moraes 

121 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	116-121	-	ISSN	1981-4534	

 

Para o autor, a passagem citada assinala que antes de se tornarem céticos 
ou dogmáticos, homens de natureza filosófica, como diria Platão, começam 
encontrando irregularidades nas próprias coisas. Essas dificuldades são aquelas 
mencionadas nos modos de Enesidemo, tais como, por exemplo, o remo na água, os 
sonhos que parecem reais e os diferentes costumes sexuais de diferentes povos. 
Caberia também mencionar o caso do tamanho do sol, referido por Heráclito no 
fragmento DK 3. A bem dizer, não se deveria supor que, na origem, céticos e 
dogmáticos não se diferenciariam, pois, a rigor, haveria apenas uma mesma natureza 
filosófica, alcançada pelas dificuldades inerentes às coisas, que decide investigar, 
com base no julgamento, para alcançar a verdade e assim obter tranquilidade. O 
autor vai ainda mais longe nessa indiferenciação inicial e postula que o filósofo pré-
cético, que não pode ser distinguido do dogmático, não apenas é tomado pela 
perplexidade diante das anomalias nas coisas, como também elabora doutrinas 
próprias em busca da verdade. Todo filósofo, portanto, precisa elaborar sua própria 
filosofia, precisa ser construtivo. A origem do filósofo cético ocorreria em um 
momento posterior quando, já vivendo o inevitável conflito das filosofias, a 
diaphonía, reconhece a “isosthéneia da diaphonía”, ou seja, reconhece que a 
discordância é equipotente. Esse momento só seria capaz de engendrar, de fato, o 
filósofo cético se aquele filósofo pré-cético inclui na isosthéneia a sua própria filosofia. 
Por iniciarem sua trajetória de maneira tradicional, ou seja, buscando a verdade, “os 
futuros filósofos céticos não olham para o conflito insolúvel das filosofias como se 
fossem expectadores externos ao próprio conflito”(p. 207). A título de corolário, 
Bolzani salienta que não é necessário ser cético para filosofar a partir do conflito 
das filosofias. Nesse sentido, o exemplo de Aristóteles é paradigmático. Só que, 
como dogmático, Aristóteles acredita ter encontrado a verdade, ou seja, acredita 
que a sua própria filosofia represente a superação do conflito das filosofias, 
integrando na sua as doutrinas anteriores, como acontece na teoria das quatro 
causas, apresentada no livro I da Metafísica. Por sua vez, o filósofo cético continua 
investigando. 

O problema do comum-pertencer de metafísica e ceticismo filosófico 
emerge dos textos de Alice Bitencourt Haddad e de Roberto Bolzani Filho em 
virtude de ambos sublinharem o caráter zetético da atividade filosófica tomada 
enquanto tal. Se Platão e Aristóteles situam a origem da filosofia no espanto 
(thaumázein), a metafísica estaria mais próxima da postura cética do que comumente 
se costuma admitir. Os céticos não teriam, assim, rompido com o impulso inicial da 
metafísica, mas antes teriam purificado este impulso de uma espécie de sonho ou 
delírio de onipotência que caracteriza o dogmatismo. Assim, ao contrário do que diz 
Aristóteles, o segundo espanto2 não seria tanto, aos olhos do cético, a descoberta da 
verdade necessária, mas antes o acontecimento da tranquilidade decorrente da 
descoberta da isosthéneia da diaphonía.  

 

 
2 Metafísica, I, 983 a 18. 


