Sképsis: Revista de Filosofia
ISSN 1981-4534
Vol. XVI, N. 31, 2025, p. 116-121

RESENHA

XAVIER, GABRIEL G. & MOTTA, GUILHERME D. (ORGS.)
METAFISICA E CETICISMO: PLATAO, ARISTOTELES E SEXTO
Emprrrco. CURITIBA: KLOTTER, 2024, 276P.

Francisco José Dias de Moraes
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro
Email: fidmoraes@gmail.com

E possivel conceber, conjuntamente, em solugido de continuidade, as metafisicas
platonica e aristotélica e o ceticismo pirrénico? Ha um plano comum, um terreno
comum, que possibilite semelhante articulagdo? Seriam a metafisica e o ceticismo
respostas distintas, ousadamente forjadas, para uma mesma posicdo inicial, a partir
da qual se engendrariam posturas filoséficas tdo discordantes e até inconcilidveis?
Nio seria o caso de reconhecer, afinal, que a discrepéancia de primeiro plano, tdo
realgada pelos historiadores da filosofia, com seus critérios de classificagdo, oculte
ou obstrua o acesso ao inquietante problema do comum-pertencer de metafisica e
ceticismo filoséfico? O que se preserva na palavra metatisica, fonte de tantos
embates que atravessam séculos? Estas sdo algumas questdes que me foram
suscitadas pela coletanea Metafisica e ceticismo: Platdo, Aristételes e Sexto Empirico,
organizada por Gabriel Geller Xavier e Guilherme Domingues da Mota, numa bela
edicdo da Kotter Editora (Curitiba, 2024). A obra é dividida em trés partes,
contendo entre trés e quatro capitulos cada uma: Platdo, Aristételes e Sexto
Empirico, o que garante certo equilibrio entre elas. O critério a orientar a ordem de
aparecimento das partes parece ter sido um critério puramente cronolégico. No se
nota uma preocupacdo em articular as partes entre si ou mesmo as contribui¢des
dos pesquisadores que integram a coletinea no interior de cada parte, embora isso
tenha ocorrido em alguns casos. Cada pesquisador teve total liberdade para
apresentar a sua pesquisa, de modo a poder desenvolver, da melhor maneira
possivel, os seus argumentos. O que poderia ter resultado em um agregado de
contribui¢des independentes, esparsas, trouxe ganhos significativos, seja pela
possibilidade de um maior aprofundamento dos argumentos seja também pela
tendéncia de conjunto no sentido de fazer emergir um apanhado significativo das
pesquisas em filosofia antiga no Brasil. Naturalmente, a afinidade de fundo reflete,
como salientado pelos organizadores, “as interlocu¢des que [ambos] vém
estabelecendo com os autores e autoras presentes neste volume” (p. 10). O
cuidadoso trabalho de apresentar, de maneira sintética, cada uma das contribuigoes
que integram as partes da obra releva o empenho de potencializar essas
interlocugdes, brindando o leitor com observagdes preciosas, que contribuem para
a compreensdo dos textos individuais. Diria inclusive que o livro tem o mérito de
permitir que os “dogmadticos” sejam “dogmaticos” e que os céticos sejam céticos,
mas o que prometia oferecer ndo mais do que um panorama de “uma perspectiva
bastante cléssica da histéria da filosofia grega” (p. 9) revelou-se uma iniciativa capaz
de abrir caminho para reinterpretar o sentido mais usual dessa mesma histéria,
colocando em questdo, de certa maneira, a primazia conferida, tradicionalmente, a
metafisica cldssica em matéria de filosofia antiga. A simples equiparagdo de Sexto
Empirico a Platdo e Aristételes, em termos de espago na obra, j4 produz um efeito
interessante, pois acaba por conferir a Sexto um lugar de cldssico da filosofia grega,
ao lado dos outros dois gigantes, sem divida bem mais conhecidos e estudados. Ndo

116

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 116-121 - ISSN 1981-4534



Francisco José Dias de Moraes

obstante, a afirmagio, feita na Introdugio, de que a tdltima parte, dedicada a Sexto
Empirico, fornece “o horizonte mais geral e o enquadramento desta coletidnea”
(p-10) parece mais um desejo dos organizadores do que algo realmente alcancado
pela obra em seu todo.

Deixando de lado, por ora, dois textos que serdo discutidos de maneira
articulada mais adiante, apresento, brevemente, as demais contribui¢des que
integram as trés partes da coleténea.

Na parte dedicada a Platdo, Gislene Vale dos Santos e Jean Carlos Herpich
trataram, respectivamente, do bem e da alteridade, conceitos referenciados nos
didlogos Repiiblica e Sofista.

No capitulo “Breve nota sobre o bem a partir de 507 b 1ss da Repiblica”,
Gislene Vale dos Santos trata do bem, na condi¢do de Idea, como principio
unificador do kosmos, dimenséo inteligivel do sensivel e paradigma que norteia o
devir. Ao mesmo tempo, o bem é apresentado como percurso inteligivel, como
estratégia da alma que busca por conhecimento. Da mesma forma que confere
unidade a multiplicidade sensivel, o bem em Platdo desperta eroticamente o desejo
de conhecimento, encontrando-se tanto dentro quanto fora da alma. E a integragio
no kdsmos o que nos proporciona a busca de conhecimento e nio a condigdo de
sujeitos de conhecimento isolados e sem mundo.

No capitulo “O Conceito de Alteridade na Primeira Parte do Sofista de
Platdo”, Jean Carlos Herpich parte de especulagdes sobre a figura do Estrangeiro
de Eléia, ela mesma ambigua, para encontrar o tema da alteridade pré-configurado
na primeira parte do didlogo, na diferenca entre filésofo e sofista, entre céo e lobo.
Se cdo e lobo sdo semelhantes, porém diferentes, analogamente, é a partir do perigo
de serem confundidos que se faz preciso diferenciar, com rigor, o filésofo e o sofista.
Por isso, as “defini¢des do sofista”, que resultam da caga zetética, nascem do método
da divisdo, totalmente fundado no jogo de semelhanca e diferenca, o qual, para o
autor, poderia ser renomeado de “método da diferenciagido dicotdmica”. Afinal,
determinando o que o sofista é, temos, por exclusio, o que o filésofo nio é, mas, de
certa maneira, parece ser, por ser o outro que lhe é necessariamente aparentado,
como o cdo em relagdo ao lobo. Temos assim a reafirmagio do sofista como
“ilusionista”, como “senhor do ndo-ser”, e do filésofo como senhor do ser, capaz
inclusive de neutralizar o perigo da semelhanca entre diferentes.

Na parte dedicada a Aristoteles, Marina dos Santos, Nazareno Eduardo de
Almeida e Gabriel Geller Xavier, este ultimo também organizador da obra,
circunscreveram suas contribuigdes, respectivamente, aos livros Beta, Gama e Zeta
da Metafisica. Suas pesquisas tratam de problemas de exegese textual relacionados
ao estabelecimento da Metafisica como ciéncia e da redefini¢do do campo semantico
da noc¢do de ousia, herdada de Platdo. Por sua vez, Viviane de Castilho Moreira, na
mesma parte da obra, dedicou sua reflexio ao argumento da fungio na Etica
Nicomagquera.

No capitulo “Notas sobre a segunda aporia do Livro Beta da Metafisica de
Aristételes”, Marina dos Santos dedica-se a investigar o estatuto das aporias no
método diaporematico, desenvolvido por Aristételes, especialmente no que diz
respeito a controvérsia sobre o papel desempenhado pelas aporias do livro Beta na
constitui¢do de todo o programa da Metafisica de Aristételes. Para a autora, as
aporias, em Beta, parecem envolver “problemas mais abstratos, que ndo foram
tormulados por filésofos anteriores ou contemporaneos a Aristételes” (p. 105). As
aporias configurariam, assim, um método capaz de estabelecer a priori a
possibilidade da Metafisica, ou seja, da ciéncia buscada. A autora encontrara no livro
Gama, no pressuposto mobilizado por Aristételes para demonstrar por refutagio o
principio de ndo contradigio, a saber: na diferenca entre “ser por si” e “ser por

117

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 116-121 - ISSN 1981-4534



Resenha
Metafisica e Ceticismo: Platdo, Aristételes e Sexto Empirico

outro”, entre substincia e acidente, a indicagio de que a questio do mesmidade da
ciéncia dos principios comuns e da substincia, no livro Beta, é efetivamente
resolvida, confirmando o vinculo entre as aporias do livro Beta e o estabelecimento
da ciéncia buscada.

No capitulo “A Metafisica Aristotélica como Ciéncia dos Conceitos e
Principios Fundamentais: sobre a unidade filoséfica do livro IV da Metafisica de
Aristételes”, Nazareno Eduardo de Almeida discute o problema, que nunca esteve
no primeiro plano das preocupagdes dos intérpretes, da unidade entre as duas partes
do livro Gama da Metafisica de Aristételes. De fato, ndo é sem mais evidente a
conexfo interna entre a parte inicial do livro (capitulos 1 e 2), dedicada a
possibilidade da ciéncia do ser enquanto ser, possibilidade sustentada pelo
Estagirita gragas a nogdo de substincia e a unidade focal: o pros hen legomenon
(Metafisica, IV, 1003 b 5 ss), e a segunda parte da obra, cujos capitulos restantes
envolvem o estabelecimento dos principios comuns. Nesse sentido, o texto de
Nazareno Eduardo de Almeida possui afinidade e estd em perfeita continuidade com
o texto anterior de Marina dos Santos. O autor sustenta que a unidade estrutural
do livro deve ser buscada na centralidade da significagdo focal e da nogdo de
substancia, j4 que Aristételes faz uso do mesmo expediente argumentativo em
ambas as partes, a saber: no plano dos conceitos fundamentais (ser e um) e dos
principios fundamentais (Principio de ndo contradigio e do terceiro excluido).

No capitulo “Substéncia, Itens Nao-Substanciais, Prioridade: notas sobre
Z1 da Metafisica de Aristételes”, Gabriel Geller Xavier se debruga sobre a disputa
em torno da nogdo de ousia, tal como pode ser percebida no primeiro capitulo do
livro Zeta da Melafisica. O autor investiga o motivo de apenas a prioridade
ontolégica ter sido posta em cena pelo Estagirita neste momento, deixando de lado
as prioridades légica e epistemolégica. Iica claro que o conceito de ousia é um
conceito herdado de Platdo. Por esse motivo, teria sido necessério, em primeiro
lugar, recorrer a no¢des também aceitas pelos platonicos, como as de dependéncia
ontolégica (primazia), substrato e separacdo, como marcadores da ousia. Somente
assim se tornaria possivel instaurar uma disputa em torno do significado dessa
nogio fundamental.

No capitulo “Argumento da Fungdo na Etica Nicomaqueia: uma falsa falacia”,
Vivianne de Castilho Moreira trata de um argumento decisivo da referida obra de
Aristételes, da qual dependeria toda a sua ética. O argumento é desenvolvido no
capitulo 6 do livro I da Etica Nicomaqueia e costuma ser referido pelos intérpretes
como o “argumento da Fungéo”. A palavra grega comumente traduzida por Fungio
é ergon. A autora questiona a corregdo dessa tradugdo usual e recorre as linhas
iniciais do livro I da mesma obra para encontrar os significados do termo utilizados
pelo Estagirita. Gragas a essa estratégia interpretativa, a autora pretende ser
possivel desmontar a faldcia da composi¢io, na qual Aristételes teria caido em sua
argumentagio. £ que ergon significa tanto o resultado de uma atividade, o que
chamamos de obra, quanto algo insepardvel da atividade ela mesma, como uma
espécie de bem ou de fim imanente. Para Aristételes, segundo a autora, estava em
Jogo afastar a possibilidade de que o ergon do homem, a eudaimonia, fosse tomado
como uma obra distinta da atividade caracteristica do homem, o que acarretaria o
encerramento da prépria atividade. Por isso, em lugar de faldcia da composi¢io, ou
seja, da obtencdo de uma conclusio a partir de premissas insuficientes, caberia
entender a concussdo do argumento como a correspondéncia entre a eudaimonia e o
excelente exercicio da atividade especificamente humana: a discursividade.

J4 na parte dedicada a Sexto Empirico, Rodrigo Pinto de Brito e Vitor
Hirschbruch = Schvartz focaram suas contribui¢des, respectivamente, na
possibilidade de pensar um conceito cético de histéria e na dimenséo politica do
Pirronismo radical.

118

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 116-121 - ISSN 1981-4534



Francisco José Dias de Moraes

No capitulo “O Conceito Cético de “Histéria”™, Rodrigo Pinto de Brito
empreende um levantamento das apari¢des do termo histéria na obra de Sexto
Empirico a fim de investigar se haveria nela uma concepg¢do de histéria que
patrocinasse o procedimento critico da historiografia moderna. O autor seleciona
duas ocorréncias que chamam particularmente a atencdo. Nas Hipotiposes, no
contexto da exposi¢do dos modos de Enesidemo, encontra um sentido, por assim
dizer, etnogriéfico, na forma de um apanhado de costumes de diferentes povos, a
maneira de Herédoto. Em Contra os Ldgicos, encontra outro uso, desta vez histéria
significa investigacdo (que é o sentido mais préprio do verbo fistoréo) de diferentes
posi¢des acerca do critério de verdade, nos moldes do empreendimento de
Aristételes no livro I da Metafisica. Para além dessas possibilidades, o autor ainda
recorre a Galeno, no De sectis, obra na qual encontra um tipo de histéria baseado em
uma compilagdo de anotagdes em tépicos. No dmbito da obra de Sexto, caberia
entender a histéria mais propriamente como um manancial desde o qual as criticas
as filosofias dogmadticas sdo levadas a cabo, sem a adesdo a algum critério de
verdade, o que justamente acaba ocorrendo no caso do historiador moderno.

No capitulo “Pirronismo Radical e Politica”, que encerra a coletinea, Vitor
Hirschbruch Schvartz sustenta que cabe ao pirronico radical, cuja postura filoséfica
consiste em viver sem opinides, se questionar sobre a necessidade de
posicionamento politico, admitindo a inevitabilidade da agdo politica. Haveria assim
a possibilidade de um pensamento politico cético. O autor se dedica a mostrar, com
base no alcance da nogdo de phaindmenon para a filosofia cética, que, ao contrario do
que afirma Wittgenstein em “Da certeza”, o cético também é capaz de possuir
certezas, nio sendo préprio do ceticismo antigo a atitude da ddvida. Esta seria
privativa do ceticismo moderno, com o qual se confronta o Pirronismo rustico ou
radical. Ciente de que o logos possul um poder arrebatador, sendo capaz de tragar o
que aparece, o cético reconhece, a0 mesmo tempo, o cardter provisério das coisas
que lhe aparecem, sé se permitindo falar delas “em nivel confessional”. Isso, porém,
nio impede que ele se envolva com as coisas e tenha sentimentos de certeza,
eventualmente. A vivéncia pessoal de ter sido cadete na For¢a Aérea Brasileira e
professor dos futuros oficiais da Marinha do Brasil permite que o autor negue e
mesmo combata juizos generalizantes sobre os militares, como aqueles que
contestam o compromisso democratico desses tltimos (p.262). No entanto, o cético
radical precisa admitir que outras vivéncias, mesmo de outros céticos, poderiam
fazer aparecer que os militares sdo antidemocraticos. Desse modo, sustenta que “é
perfeitamente possivel, saudavel e natural o desacordo entre céticos radicais” (p.
262). Mas seria possivel, saudével e natural um acordo mais duradouro entre céticos
radicais? Uma agéo politica de cardter puramente confessional seria ainda uma agéo
politica?

Depois de apresentar brevemente cada parte e os capitulos no interior de
cada parte, gostaria de embasar a visada inicial de que a coletanea abre caminho
para pensar o problema do comum-pertencer de metafisica dogmatica e ceticismo
filoséfico. E o que consigo notar claramente em dois textos, que integram,
respectivamente, o primeiro e o tltimo bloco da obra. Por esse motivo, decidi reuni-
los agora, desconsiderando a ordem em que eles apareceram na Coletanea. Refiro-
me as contribui¢des de Alice Bitencourt Haddad, cujo capitulo trata da relagio entre
Platdo e o ceticismo, a partir da leitura de Cicero, e de Roberto Bolzani Filho, cujo
capitulo trata da génese do filésofo cético a partir da andlise de uma famosa
passagem das Hipotiposes Pirronicas. Ambos os textos evidenciam que o ceticismo
deve mais a Platdo e a Aristételes e tem mais afinidades de método e ponto de
partida com estes dois fil6sofos “dogmaticos” do que comumente se costuma
admitir.

119

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 116-121 - ISSN 1981-4534



Resenha
Metafisica e Ceticismo: Platdo, Aristételes e Sexto Empirico

No capitulo “Platdo e o ceticismo. Alguns caminhos para se pensar essa
relagdo”, Alice Bitencourt Haddad, salienta, remetendo a Cicero e concordando com
ele, que as posicoes céticas desenvolvidas na Nova Academia ou Academia cética,
por filésofos como Clitdmaco e Carnéades, ja podiam ser encontradas, bem antes,
em Platdo, o que faria deste tltimo um auténtico precursor do ceticismo. A Nova
Academia ndo se torna “cética’, assim, a despeito do dogmatismo de Platéo,
tundando algo completamente novo, mas antes por desenvolver posi¢des auténticas
do fil6sofo ateniense, posi¢des inclusive que, a meu ver, constituem as marcas
indeléveis mais distintas da filosofia platonica, a saber: 1. A insuficiéncia dos
sentidos; 2. O necessério relativismo que se gera para aqueles que pretendem se
apoiar nas sensagdes e 3. A inviabilidade de um conhecimento seguro da Physis. E o
que diz também o testemunho do préprio Aristételes: “Platido, com efeito, tendo
sido desde jovem amigo de Cratilo e seguidor das doutrinas heracliticas, segundo
as quais todas as coisas sensiveis estdo em continuo fluxo e das quais ndo se pode
fazer ciéncia, manteve posteriormente essas convicgdes.” (Metafisica, I, 987 a 32-
987 b 1. Trad. Marcelo Perine). Para a autora, o que distingue a Nova Academia da
Antiga é o resgate de um espirito investigativo, zetético, que havia sido perdido, e
o embate com o estoicismo. Ela se empenha em mostrar que a filosofia platonica
fornece argumentos para o ceticismo. Particularmente importantes sio as leituras
que faz dos didlogos Hipias Maior, Teeteto e Timeu, neste Gltimo caso para sustentar
a recusa da possibilidade de um Fisica em Platdo. Nem ciéncia da natureza e nem
impressdo apreensiva seriam possiveis para Platdo, que justamente sé admitia que a
sensag¢fo originasse opinifo, nunca ciéncia. A autora alcanga mostrar que Platio,
juntamente com outros pensadores, como Heréclito, faz uso de argumentos que
inspirardo o ceticismo, os quais podem ser encontrados nos modos de Enesidemo.
Nio faz nenhum sentido, portanto, segundo ela, imaginar que a vertente cética do
platonismo constitua uma espécie de “desvio herético”. No fundo, a metafisica
platonica, o que nela pode ser visto como dogmadtico, se erige a partir de um pano
de fundo comum com o ceticismo filoséfico, que consiste na recusa da possibilidade
de um auténtico saber da Physis.

J& no capitulo “Consideracgdes sobre a génese do filésofo cético”, Roberto
Bolzani Filho se detém em uma passagem célebre das Hzpoliposes, a bem dizer em
duas passagens proximas que sdo citadas em conjunto (HP I 12 e HP 1 26), a fim de
investigar o problema da origem do filésofo cético. Seria o filésofo cético alguém
que comega sendo cético ou alguém que chega ao ceticismo depois de um percurso
comum, por assim dizer, compartilhado com os assim chamados “filésofos
dogmaticos™ O autor chama a atencdo para o cardter idealizado dessa narrativa de
origem de Sexto, mostrando que nio se trata de um simples relato autobiogrifico,
confessional. Semelhante idealizagdo nfo diminui, mas antes aumenta a importancia
do texto. E o que diz o texto de Sexto? Diz que:

homens de natureza distinta (megalophyeis), tendo-se perturbado
(tarassémenot) em virtude da irregularidade (anomalian) presente nas
coisas (en tois pragmasin) e estando em dificuldades (aporodintes) sobre a
quais preferencialmente dar assentimento (sygkatatithesthai), foram
investigar (zetein) o que, mas coisas (en tois pragmasin), é verdadeiro
(alethés) e o que é falso (pseiidos), a fim de, com base no julgamento (ek
tés epikriseos) delas, obter a tranquilidade (ataraktésontes).!

" Trad. Roberto Bolzani Filho.
120

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 116-121 - ISSN 1981-4534



Francisco José Dias de Moraes

Para o autor, a passagem citada assinala que antes de se tornarem céticos
ou dogmdticos, homens de natureza filoséfica, como diria Platdo, comegam
encontrando irregularidades nas préprias coisas. Essas dificuldades sdo aquelas
mencionadas nos modos de Enesidemo, tais como, por exemplo, o remo na adgua, os
sonhos que parecem reais e os diferentes costumes sexuais de diferentes povos.
Caberia também mencionar o caso do tamanho do sol, referido por Heraclito no
fragmento DK 3. A bem dizer, ndo se deveria supor que, na origem, céticos e
dogmaticos nio se diferenciariam, pois, a rigor, haveria apenas uma mesma natureza
filoséfica, alcancada pelas dificuldades inerentes as coisas, que decide investigar,
com base no julgamento, para alcancar a verdade e assim obter tranquilidade. O
autor vai ainda mais longe nessa indiferenciagfo inicial e postula que o filésofo pré-
cético, que nio pode ser distinguido do dogmatico, ndo apenas é tomado pela
perplexidade diante das anomalias nas coisas, como também elabora doutrinas
préprias em busca da verdade. Todo filésofo, portanto, precisa elaborar sua prépria
filosofia, precisa ser construtivo. A origem do filésofo cético ocorreria em um
momento posterior quando, j4 vivendo o inevitdvel conflito das filosofias, a
diaphonia, reconhece a “isosthéneia da diaphonia”, ou seja, reconhece que a
discordancia é equipotente. Esse momento s6 seria capaz de engendrar, de fato, o
fil6sofo cético se aquele filésofo pré-cético inclui na isosthéneia a sua prépria filosofia.
Por iniciarem sua trajetéria de maneira tradicional, ou seja, buscando a verdade, “os
tuturos filésofos céticos ndo olham para o conflito insoltvel das filosofias como se
tossem expectadores externos ao préprio conflito”(p. 207). A titulo de corolério,
Bolzani salienta que ndo é necessario ser cético para filosofar a partir do conflito
das filosofias. Nesse sentido, o exemplo de Aristételes é paradigmdtico. Sé que,
como dogmadtico, Aristételes acredita ter encontrado a verdade, ou seja, acredita
que a sua proépria filosofia represente a superagdo do conflito das filosofias,
integrando na sua as doutrinas anteriores, como acontece na teoria das quatro
causas, apresentada no livro I da Metafisica. Por sua vez, o filésofo cético continua
investigando.

O problema do comum-pertencer de metafisica e ceticismo filoséfico
emerge dos textos de Alice Bitencourt Haddad e de Roberto Bolzani Filho em
virtude de ambos sublinharem o cardter zefético da atividade filoséfica tomada
enquanto tal. Se Platdo e Aristételes situam a origem da filosofia no espanto
(thaumdzein), a metatisica estaria mais préxima da postura cética do que comumente
se costuma admitir. Os céticos ndo teriam, assim, rompido com o impulso inicial da
metafisica, mas antes teriam purificado este impulso de uma espécie de sonho ou
delirio de onipoténcia que caracteriza o dogmatismo. Assim, ao contrério do que diz
Aristételes, o segundo espanto? ndo seria tanto, aos olhos do cético, a descoberta da
verdade necessdria, mas antes o acontecimento da tranquilidade decorrente da
descoberta da zsosthéneia da diaphonia.

2 Metafisica, I, 983 a 18.
121

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 31, 2025, p. 116-121 - ISSN 1981-4534



