
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	86-96	

 

 
Tradução do texto “Aristotle and the History of Skepticism”, de Alan Code, tal como 
publicado em: NIGHTINGALE, A.; SEDLEY, D. (eds.). Ancient Models of Mind: 
Studies in Human and Divine Rationality. New York: Cambridge University Press, p. 
97–109. Agradecemos à Cambridge University Press pela cessão dos direitos de 
tradução para publicação na Sképsis, bem como ao autor pela autorização expressa 
para esta tradução. Agradeço a Nazareno de Almeida pela leitura criteriosa desta 
tradução, bem como pelas sugestões e indicações de aprimoramento. 
 

86 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

 
ARISTÓTELES E A HISTÓRIA DO CETICISMO 

 
 

Em afetuoso reconhecimento a meu caro amigo e colega, Tony Long. 

 
 Alan Code 

STANFORD UNIVERSITY 
Email: acode@stanford.edu  

 
Tradução: Gabriel Geller Xavier 

Universidade Federal de Ouro Preto 
Email: gabriel.xavier@ufop.edu.br 

 
 
1 Aporias e a busca pelo conhecimento 

No interesse de aprofundar nossa compreensão do lugar de Aristóteles na história 
do ceticismo, A. A. Long sustentou que Aristóteles legou à posteridade uma 
metodologia que toma certas estratégias céticas, suscetíveis de serem usadas para 
lançar desafios a pretensões de conhecimento, e as emprega, ao invés disso, em 
auxílio da manutenção de uma busca pelo conhecimento.1 No curso de ilustrar e 
defender essa conclusão em seu artigo Aristóteles e a História do Ceticismo Grego, 
Long põe em relevo, com grande clareza, diversos aspectos em que as discussões 
metodológicas de Aristóteles revelam uma consciência da utilidade, para seus 
próprios propósitos, de expedientes argumentativos que, de uma forma ou de outra, 
desempenham um papel no arsenal do cético. Aristóteles, com efeito, mostra-se 
consciente da necessidade de responder, em nome de sua epistemologia, a uma 
variedade de objeções que, se bem-sucedidas, minariam a possibilidade de 
conhecimento tal como ele a concebe. Neste ensaio discuto algumas dessas 
estratégias, bem como o contorno geral de sua atitude quanto ao uso de aporias em 
filosofia. 

Meu foco não recairá tanto sobre a interpretação de textos particulares, 
mas sobre a postura epistemológica geral que Aristóteles assume a esse respeito; 
em conformidade com isso, procurei evitar controvérsias acadêmicas, na medida em 
que não afetam pontos metodológicos muito gerais. Em particular, desejo pôr em 
destaque sua firme rejeição da exigência de que o conhecimento deva sempre ser 
respaldado por prova ou demonstração, e relacioná-la com a ideia de que as aporias 

 
1 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”. In: O’MEARA, D. J. (org.). 

Studies in Aristotle. Washington, D.C.: The Catholic University of America Press, 1981, p. 105. 
Na presente edição da Sképsis o leitor encontra a tradução do referido texto: Aristóteles e a 
História do Ceticismo Grego, p. 24. 



Alan	Code	
 

87 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

não constituem um obstáculo ou impedimento à busca de princípios. Aporias acerca 
de um certo domínio de investigação nem sempre precisam ser resolvidas antes que 
os princípios sejam estabelecidos,2 e, nos casos em que aporias levaram alguns a 
negar ou pôr em questão algo que Aristóteles toma como um princípio, ele vê aí 
oportunidades de oferecer diagnósticos elucidativos de seus erros e de persuadi-los 
da verdade. 

No início de seu seminal artigo, Long compara esquematicamente uma 
atitude cética e uma atitude aristotélica quanto ao papel das aporias na investigação 
filosófica. Embora as aporias desempenhem um papel crucial tanto no relato que 
Sexto Empírico oferece da origem do ceticismo quanto no próprio tratamento, por 
Aristóteles, da metodologia filosófica na Metafísica, a atitude de Aristóteles para 
com elas é notavelmente diversa daquela exemplificada nas várias formas de 
ceticismo antigo. Para Aristóteles, a formulação e subsequente elaboração das 
aporias coloca-nos em melhor posição para descobrir a verdade. Uma função desse 
tipo de exame é, nas palavras de Long, “expor os problemas a considerar e fornecer 
material possível para sua solução. ”.3 Ao tratar da necessidade de um exame das 
aporias como preliminar à investigação, Metafísica III,1, nos diz que alguém que não 
tenha antes explorado as aporias é como um viajante que empreende uma jornada 
sem conhecer o seu destino.4 As aporias podem ajudar a estruturar uma 
investigação, e a familiaridade com elas torna alguém melhor juiz da verdade.5 
Longe de constituírem um impedimento ao conhecimento, as aporias tornam claro 
um alvo ou destino para a investigação filosófica. Percorrer as aporias coloca-nos 
em melhor posição para saber que encontramos a verdade a respeito de determinado 
assunto.6 

Em nítido contraste, o exame das aporias conduz à suspensão do juízo para 
o proto-cético descrito por Sexto. Os proto-céticos inicialmente passaram a 
examinar as aporias na tentativa de determinar o que é verdadeiro e o que é falso, e 
o fizeram com o objetivo de deixar de ser perturbados quanto ao que deveriam 
aprovar. Uma observação notável que Long faz a esse respeito é que, tal como foi 
descrito até aqui, esse relato poderia quase ser tomado de empréstimo de 
Aristóteles.7 Long explica, porém, que as tentativas de sanar as discrepâncias 
levaram o proto-cético ao objetivo original de uma maneira completamente 
inesperada. A tentativa de encontrar um critério para dirimir as questões 
problemáticas não terminou, para eles, na obtenção de um critério, mas antes 
conduziu ao reconhecimento de que as opiniões conflitantes tinham o mesmo peso, 
e daí levou à suspensão do juízo. Sem nos determos agora nas nuances desse relato, 
basta, para o argumento de Long, que o resultado descrito do exame das aporias 
pelo proto-cético seja a suspensão do juízo. Sexto não está, claramente, descrevendo 

 
2 Em alguns casos, ele insistirá que uma posição rival torna irresolúvel uma aporia acerca de 

algum ponto central, ao passo que, dadas as suas próprias distinções e posições positivas, já 
não há problema. Tal é a sua atitude quanto à unidade dos objetos definíveis (Aristóteles, 
Metafísica VIII, 6, 1045a20–25). Embora ele pareça chegar às teses que resolvem a aporia 
independentemente de considerações acerca dela, a capacidade que tais teses têm de solucioná-
la é um argumento em seu favor. 

3 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”, p. 84; LONG, A. A. Aristóteles 
e a História do Ceticismo Grego, p. 6. Como veremos, elas também podem exercer uma 
função esclarecedora depois que resultados positivos foram obtidos.  

4 Metafísica, III, 1, 995a34-36. 
5 Metafísica, III, 1, 995b2-4. 
6 Metafísica, III, 1, 995a36-b2. 
7 Contudo, como será mostrado adiante em conexão com uma aporia acerca da mudança, na 

Física, para Aristóteles o tratamento de uma aporia pode vir depois de a verdade já ter sido 
estabelecida. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo 

88 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

alguém que tenha sido colocado em melhor posição para decidir ou julgar quais 
opiniões são verdadeiras, nem está descrevendo uma metodologia que logre 
alcançar conhecimento. 

 

2 Conhecimento demonstrativo e a necessidade de princípios 

Em conexão com o “material que serve de base aos tropoi pirrônicos ou ‘modos’ de 
suspensão do juízo”,8 Long chama a atenção para o fato de que Aristóteles mostra 
familiaridade com estratégias argumentativas que mais tarde aparecem nos cinco 
modos de Agripa. Em particular, ele considera que Aristóteles antecipa e responde 
ao segundo, ao quarto e ao quinto desses expedientes pirrônicos, em seus esforços 
para evitar as acusações de que o conhecimento demonstrativo seria viciado por um 
regresso ao infinito, ou pelo uso de premissas hipotéticas que não são elas mesmas 
conhecidas, ou ainda seria possível apenas sob a condição de que se admitisse a prova 
circular. Além disso, Aristóteles está ciente do uso polêmico a que podem ser 
submetidos os modos que invocam a diaphonia (conflito irresolúvel) ou a 
relatividade, o primeiro e o terceiro modos de Agripa. Assim, as cinco estratégias 
gerais desempenham algum papel nas tentativas de Aristóteles de estabelecer teses 
epistemológicas próprias. 

Uma forma de conhecimento que tinha particular importância e interesse 
para Aristóteles era o conhecimento demonstrativo. Tal conhecimento é restringido 
às verdades necessárias e é alcançado por dedução de conclusões a partir de 
verdades imediatas que não carecem, elas mesmas, de explicação ulterior. Para 
Aristóteles, a investigação científica que conduz à resolução da perplexidade e do 
espanto é, de maneira preeminente, uma busca por tais princípios explicativos, ou 
pontos de partida do conhecimento. Toda compreensão teórica procede, de modo 
rigoroso, a partir de princípios primeiros indemonstráveis. Verdades gerais podem 
ser conhecidas e compreendidas traçando os fatos e características observáveis do 
mundo até suas fontes explicativas, e então localizando as verdades eternas e 
imutáveis em seu devido lugar numa estrutura axiomática. Aristóteles concebe o 
conhecimento demonstrativo como exigindo provas silogísticas que utilizam, como 
premissas, princípios que sejam “verdadeiros e primitivos e imediatos e mais 
familiares que, e anteriores a, e explicativos da conclusão”.9 A ideia aqui é analisar 
uma demonstração científica como um silogismo (ou cadeia de silogismos) em que 
cada premissa é ou um princípio primeiro indemonstrável ou algo que, por sua vez, 
foi demonstrado. 

Embora as conclusões sejam verdadeiras se o argumento é válido e as 
premissas verdadeiras, mais do que essas duas características são requeridas para 
uma demonstração genuína. Entre outras coisas, uma prova deve proceder a partir 
de princípios, e Aristóteles pensa que os princípios primeiros de uma ciência não 
podem eles próprios carecer de prova ou explicação. Em consequência, ele rejeita a 
tese de que todas as coisas cognoscíveis devam ser demonstradas, e insiste em que 
a prova científica procede, em última análise, a partir de pontos de partida 
indemonstráveis. Ao rejeitar a tese de que tudo o que é cognoscível deve ser 
provado, compromete-se com a ideia de que alguns princípios são conhecidos sem 
prova, e acusa de falta de instrução aqueles que não entendem quais proposições não 
requerem demonstração.10 Nem tudo possui, ou requer, um relato explanatório, e é 
impróprio buscar tal relato onde nenhum pode ser oferecido. Com efeito, ele chega 

 
8 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”, p. 85; LONG, A. A. 

Aristóteles e a História do Ceticismo Grego, p. 6.  
9 Segundos Analíticos, I, 2, 71b21-22. Tradução do inglês a partir da tradução de Jonathan Barnes.  
10 Metafísica, IV, 4, 1006a5–6. 



Alan	Code	
 

89 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

a afirmar que as próprias pessoas que formulam esse tipo de exigência irrazoável 
mostram, por suas ações, que na verdade não estão convencidas de sua própria 
tese.11 Sua afirmação de que os princípios são conhecidos sem demonstração não é 
ela mesma um princípio, nem algo que ele demonstre, mas antes algo que ele toma 
como incorporado na atitude de todos os que se engajam em discussão 
epistemológica. 

É nesse ponto que alcançamos uma tese crucial para a própria resposta de 
Aristóteles a uma variedade de ataques à sua versão de epistemologia 
fundacionalista. A resolução da perplexidade e o discernimento da verdade científica 
exigem que haja princípios que não são conhecidos por serem deduzidos de algo 
mais, mas conhecidos imediatamente, de modo não dedutivo. Os princípios 
primeiros não são conhecidos por meio de demonstração, mas são conhecidos de 
maneira melhor do que os teoremas científicos que explicam. Ele diz que são objetos 
do noūs, ou “intelecto”, e não do conhecimento demonstrativo.12 O tipo de 
conhecimento que temos dos princípios é superior ao conhecimento demonstrativo. 
Como veremos, Aristóteles considera explicitamente desafios a esse quadro, 
formulados por aqueles que insistiriam — em oposição ao que ele próprio acredita 
— que todo conhecimento é demonstrativo. Se essa posição oposta fosse correta, 
não haveria tal coisa como conhecimento imediato dos princípios. 

Em Segundos Analíticos, Aristóteles considera dois tipos distintos de 
oponente ao tipo de epistemologia fundacionalista que esse tratado apresenta e 
endossa.13 Como Aristóteles formula a posição deles,14 “alguns pensam que, porque 
se deve conhecer os primeiros princípios, não há conhecimento algum”; por outro 
lado, a necessidade de conhecer as coisas primeiras levou alguns a pensar que o 
conhecimento existe, “mas que há demonstrações de tudo”. Ambos os tipos de 
oponente têm em comum a suposição não-aristotélica de que todo conhecimento é 
demonstrativo, mas divergem quanto a saber se o conhecimento é possível. 

Os oponentes do Primeiro Grupo partem da seguinte disjunção: ou há um 
regresso ao infinito de demonstrações, ou a demonstração depende de premissas 
indemonstradas. Mais explicitamente: ou o processo de demonstrar as premissas 
por meio de novas deduções prossegue sem fim, ou, em algum ponto, o regresso das 
deduções chega a um termo, e há uma dedução que utiliza uma premissa que não é 
ela mesma demonstrada. Como esse oponente pressupõe que todo conhecimento é 
demonstrativo, isso conduz à conclusão de que o conhecimento não é possível. Nas 
palavras de Long, “ou a passagem do posterior ao primeiro é uma série infinita, ou 
finita; se infinita, as verdades primeiras jamais podem ser alcançadas; se finita, as 
verdades primeiras não podem ser conhecidas, porque não podem ser 
demonstradas.”15 

Consideremos agora o segundo tipo de objetor. Um oponente do Segundo 
Grupo não nega a existência de conhecimento, mas sustenta, ainda assim, uma 
posição que guarda afinidade evidente com um tipo de estratégia cética. Esse 
oponente acredita que há conhecimento e, como os oponentes do Primeiro Grupo, 
concorda que todo conhecimento é demonstrativo. Contudo, ele sustenta que as 
premissas de uma demonstração são conclusões de outra. Esse expediente permite 

 
11 Metafísica, IV, 6, 1011a8–13. Não se especifica exatamente quais aspectos de seu 

comportamento ele tem em mente. 
12 Segundos Analíticos, II, 19, 100b5-15, especialmente 12. 
13 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”, p. 86; LONG, A. A. Aristóteles 

e a História do Ceticismo Grego, p. 7-8.  
14 Segundos Analíticos, I, 3, 72b5-7. 
15 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”, p. 87; LONG, A. A. 

Aristóteles e a História do Ceticismo Grego, p. 8.  



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo 

90 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

evitar a acusação de regresso infinito e, ainda assim, preservar a tese de que todo 
conhecimento é demonstrativo. Ao admitir, porém, a possibilidade de demonstração 
circular, essa posição rejeita a tese aristotélica de que as premissas de uma 
demonstração silogística são mais conhecidas do que a conclusão. Nesse quadro 
não-aristotélico, o conhecimento existe, mas não há um conjunto privilegiado de 
princípios primeiros que sejam conhecidos de modo superior, ou conhecidos de 
maneira não demonstrativa. 

Long sustenta que, em resposta a esse segundo tipo de oponente, 
Aristóteles joga, até certo ponto, “o jogo do cético”, ao rejeitar a possibilidade de prova 
circular. Entretanto, a própria rejeição de Aristóteles da prova circular repousa 
sobre a ideia de que premissas que, em última instância, explicam por que outras 
coisas têm de ser o caso não podem, elas mesmas, necessitar de explicação tal qual 
aquilo que elas visam explicar.16 Os princípios primeiros são conhecidos e 
cognoscíveis de um modo que não envolve, constitutivamente, sua dedução a partir 
de qualquer outra coisa. Segundo Aristóteles, os primeiros princípios são 
conhecidos de maneira não demonstrativa. Em vez de anuir a uma postura 
epistemológica que abra espaço para a existência de conhecimento admitindo a 
demonstração circular, ele aceita a segunda alternativa do dilema acima formulado. 
A série que vai do posterior ao primeiro termina em um número finito de passos e, 
portanto, em premissas que não podem ser demonstradas. Todavia, como não faz 
parte da posição de Aristóteles que todo conhecimento seja demonstrativo, aceitar 
essa alternativa do dilema não o compromete com a tese de que as premissas nas 
quais o regresso se detém sejam incognoscíveis. 

É claro que isso não encerra a questão, já que a afirmação de Aristóteles de 
que há conhecimento não demonstrativo suscita, por sua vez, perguntas sobre a 
natureza da faculdade mediante a qual as premissas são conhecidas. Como Long 
observa, uma via pela qual tais questões podem surgir é a de um oponente lançar o 
desafio de que uma faculdade não demonstrativa como o noūs exigiria, ela própria, 
um critério para justificar que conheça qualquer coisa. Embora o próprio Aristóteles 
não desenvolva uma aporia nesses termos, ele considera que há aporias acerca de 
como os primeiros princípios vêm a ser conhecidos e acerca da faculdade mediante 
a qual são conhecidos. Ele é, contudo, otimista quanto a que se alcance clareza 
nessas questões após um exame preliminar das aporias pertinentes.17 Um dos 
resultados desse exame é a tese de que há dois tipos de conhecimento 
indemonstrado. Além dos princípios primeiros de uma ciência e de uma faculdade 
para conhecê-los, há também o conhecimento perceptivo e uma faculdade de 
percepção. Em uma passagem altamente condensada, que dá ensejo a muitos 
desafios interpretativos, Aristóteles descreve um relato de como chegamos ao 
conhecimento dos princípios científicos a partir de percepções individuais.18 Não há 

 
16 Conforme, Segundos Analíticos, I, 2, 71b29-30 os princípios primeiros são mais conhecidos 
do que as conclusões que explicam. 

17 Segundos Analíticos, II, 19, 99b17-19. 
18 Segundos Analíticos, II, 19, 99b34-100a14. Nessa passagem, Aristóteles descreve uma 

progressão a partir desses pontos de partida iniciais até a memória, e daí até a 
experiência (caracterizada aqui como constituída por uma pluralidade de memórias 
do mesmo tipo de coisa). A percepção é responsável, desse modo, por uma apreensão 
não científica de universais (100b4–5). Ao menos isso é atribuído à faculdade 
perceptiva e ainda não envolve um conhecimento que seja obtido por meio de um 
processo de raciocínio. Em certo momento, a indução entra em cena (100b3–4) e, 
por fim, adquirimos um estado intelectual mediante o qual apreendemos a verdade 
dos princípios. Os detalhes têm dado margem a muita controvérsia erudita, mas, 
qualquer que seja a interpretação, Aristóteles se compromete com a tese de que há 
conhecimento perceptivo, que ele não se baseia em raciocínio ou demonstração e que, 



Alan	Code	
 

91 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

nenhuma exigência de que qualquer percepção sensível particular seja 
absolutamente certa, nem qualquer tentativa de usar o conhecimento perceptivo 
para explicar (quanto mais para demonstrar) a verdade dos princípios primeiros. 

Dito isso, tenha ou não Aristóteles, em última instância, os recursos para 
afastar ataques desse tipo, tanto o modo como ele delineia os dois tipos de oponente 
quanto sua rejeição da suposição que partilham mostram que ele estava 
familiarizado com o uso dos tipos de estratégias argumentativas gerais que mais 
tarde aparecem em três dos modos de Agripa. Aristóteles viu sua relevância para a 
argumentação filosófica sobre a possibilidade do conhecimento e refletiu sobre a 
atitude que deveria adotar em relação a elas, ao menos no que diz respeito às suas 
próprias teses positivas sobre a possibilidade e a natureza do conhecimento 
demonstrativo. 

 

3 Aporias e primeiros princípios de uma ciência 

Central para a resposta refletida de Aristóteles às três estratégias céticas agripianas 
que consideramos é sua insistência na existência de conhecimento indemonstrável. 
Como é bem sabido, em Segundos Analíticos I, 2, há três tipos de primeiros princípios 
indemonstráveis para uma ciência demonstrativa, e esses primeiros princípios de 
uma ciência se dividem em axiomas e “postulados”. Os axiomas são comuns a todas 
as ciências e, sem eles, o raciocínio científico é impossível. Um exemplo central de 
axioma é aquele que ele considera o mais fundamental de todos os princípios do 
raciocínio: o princípio de não-contradição. Voltaremos brevemente a esse princípio. 
Como cada ciência tem seu próprio domínio de investigação, além dos axiomas 
comuns, os cientistas precisam empregar princípios especiais que sejam adequados 
ao tipo de objetos que a ciência estuda. São esses os princípios que Aristóteles chama 
de “postulados” (theseis), divididos em dois tipos, definições e suposições. As 
definições são enunciados que fornecem a essência de um objeto definível e dizem, 
de algo definível, o que ele é; já uma suposição ou hipótese diz, de algo, que ele é (ou 
não é). No quadro geral que emerge dos Segundos Analíticos, as definições, ou 
enunciados de essência, funcionam como termos médios explicativos em provas 
demonstrativas de teoremas. 

Até aqui, nossa discussão da resposta de Aristóteles a vários oponentes de 
sua epistemologia tem sido geral e abstrata, mas, para nossos propósitos, é útil 
considerá-la no contexto de exemplos de sua própria prática. Farei aqui apenas 
algumas breves observações sobre o emprego dessas ideias na busca de um ramo 
genuíno de conhecimento — a filosofia natural. Podemos vê-lo investigando 
afirmações de existência e definições nos Livros III e IV da Física, onde se dedica 
aos conceitos de movimento, infinito, lugar, vazio e tempo. Para cada um desses 
tópicos, ele busca estabelecer se existe ou não (e como existe ou não existe) e o que 
cada um é. Cada um, se existe, é tão básico que é candidato a princípio da ciência e, 
como tal, sua existência e natureza não são demonstráveis. Não é o caso, aqui, de 
examinar detidamente a metodologia em jogo nessas discussões. Em vez disso, 
utilizarei apenas um exemplo para iluminar um papel que as aporias podem 
desempenhar numa investigação sobre definições. Embora o tratamento de cada um 
desses tópicos envolva aporias, cada discussão também nos deixa com resultados 
positivos bem definidos. 

Considere-se a solução dada por Aristóteles a uma aporia à qual ele alude 
na frase de abertura de III, 3. Embora ele não formule explicitamente essa aporia de 
modo a perguntar onde ocorre uma mudança, é claro que seu tratamento faz uso de 

 
de algum modo, o conhecimento dos princípios primeiros advém, em última análise, 
da percepção (100a10–11). 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo 

92 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

um princípio definicional que já foi aceito. É importante notar que a invocação dessa 
aporia ocorre depois do primeiro capítulo já nos ter fornecido sua definição de 
mudança como a entelecheia do potencial enquanto tal, e depois do capítulo 
imediatamente precedente já ter afirmado que “a correção dessa definição é evidente 
tanto quando consideramos as explicações do movimento dadas pelos demais, 
quanto pela dificuldade de defini-lo de outro modo”.19 Nos outros casos, na Física 
III e IV, as aporias vêm antes de sua própria exposição positiva; mas, neste caso, o 
exame da aporia não faz parte de uma tentativa de determinar a verdade acerca do 
tópico em investigação (a mudança).20 

Ele inicia III,3 com a afirmação de que “a solução da dificuldade é clara: o 
movimento está no móvel”.21 Ele não especifica, aqui, qual aporia sobre o lugar da 
mudança tem em mente, mas o material do capítulo imediatamente anterior pode 
sugerir algo como o seguinte. Aquele capítulo sustentava que, dada sua definição, a 
causa do movimento será “o contato com aquilo que pode mover”.22 Em virtude 
desse contato entre agente e paciente, haverá também alguma mudança no agente, 
desde que o agente seja o tipo de coisa que pode mover-se. Dado que a mudança 
exige o contato do agente com o paciente, e que, se o agente é o tipo de coisa que 
pode ser mudada, ele próprio se modifica ao agir sobre o paciente, poderia surgir a 
questão de saber se a mudança em questão não estaria no agente. Suponha-se, por 
exemplo, que um construtor de casas transmita a forma de uma casa a certo material 
de construção por meio de algum tipo de contato direto ou indireto com ele. 
Aristóteles acaba de argumentar que, numa tal transação, o construtor também 
seria modificado. Consequentemente, deve haver uma mudança que ocorre no 
agente. Nesse caso, seria razoável perguntar por que o construir-uma-casa não é o 
que está ocorrendo no construtor. Aristóteles, porém, entende que, tendo dado sua 
própria definição de mudança e tê-la defendido mediante argumentos que mostram 
sua superioridade sobre tentativas rivais, encontra-se agora em posição de dizer, 
sobre a aporia acerca do lugar onde ocorre a mudança, que sua solução é clara (seja 
ela qual for). Não se trata de um simples acréscimo tardio ao fim de sua discussão 
da mudança. A alegação não é que a solução seja clara para qualquer um, mas que, 
uma vez que estejamos de posse de sua definição correta de mudança, a solução 
torna-se então evidente. 

Dada sua definição de mudança, é claro que a mudança do construir-uma-
casa ocorre no material, não no construtor, porque a mudança é definida como a 
atualidade daquilo que é mutável. No caso em questão, a mudança é o construir-uma-
casa, e isso é, por definição, a atualidade daquilo que é capaz de mudar de tal modo 
a ser uma casa. Qualquer mudança por que o construtor passe em virtude do contato 
com o material não é o construir-uma-casa, porque o construtor não é capaz de 
transformar-se em casa e, portanto, não é uma casa em potência. Há, nessa mudança, 
tanto uma capacidade ativa quanto uma capacidade passiva ou receptiva: primeiro 
no agente; depois no paciente. O material possui sua própria capacidade passiva ou 
receptiva, e o construir-uma-casa é a atualidade da casa em potência pela ação de 

 
19 Física, III, 2, 201b16-18. 
20 Henry Mendell, em comentários a este ensaio preparados para o colóquio “Models of Mind”, 

classificou de maneira útil a aporia a respeito da mudança como “esclarecedora”, em função 
do papel que desempenha na investigação, e distingue tais aporias das aporias “probatórias” 
relativas ao infinito, ao lugar, ao vazio e ao tempo. Estas desempenham um certo papel na 
constituição do terreno conceitual para um resultado positivo. Em qualquer dos casos, 
Aristóteles está utilizando aporias como parte do desenvolvimento de um princípio e não 
considera sequer a possibilidade de que o exame delas conduzisse à suspensão do assentimento 
(ou ao abandono da busca pela verdade). 

21 Física, III, 3, 202a13-14. 
22 Física, III, 2, 202a8. 



Alan	Code	
 

93 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

algo dotado de um poder ativo, ou capacidade, de produzir precisamente essa 
mudança — isto é, o construir-uma-casa. O próprio construir-uma-casa é a 
atualidade conjunta da capacidade ativa e da capacidade passiva, e há apenas uma 
mudança que constitui o exercício de ambas. Essa única mudança ocorre no 
paciente.23 

Temos aqui, então, um exemplo de um tipo de uso das aporias numa ciência 
efetiva. O uso que Aristóteles faz da aporia não conduz à suspensão do juízo, nem, 
neste caso, deixa a aporia sem solução. Ao contrário, ele utiliza um princípio 
primeiro já estabelecido — sua definição de mudança — para mostrar como ela deve 
ser resolvida. A definição de mudança pode ser utilizada numa explicação da 
proposição de que a mudança ocorre no paciente, e tal explicação estabelece que 
algo é o caso e mostra por que deve sê-lo. A definição foi alcançada antes da solução 
da aporia; ele não está utilizando a aporia para descobrir ou estabelecer a definição 
correta de mudança, nem pensa que ela constitua um desafio sério à verdade do 
princípio que já articulou. 

 

4 O princípio de não-contradição 

As considerações gerais relativas à prova circular, ao regresso infinito e 
semelhantes dizem respeito, para Aristóteles, a problemas sobre o conhecimento 
científico universal, não a problemas atinentes à determinação de fatos individuais 
acerca de objetos perceptivos individuais. Embora a percepção desempenhe um 
papel crucial na aquisição do conhecimento dos princípios, o tipo de epistemologia 
fundacionalista que ele endossa não assume a forma de uma busca por um 
fundamento perceptivo seguro em verdades certas ou indubitáveis acerca de objetos 
individuais da experiência.24 Além disso, embora ele entenda que as percepções 
sensíveis dos objetos próprios dos sentidos sejam as menos propensas ao erro, seu 
tratamento do conhecimento científico não apresenta uma epistemologia segundo a 
qual esse tipo de conhecimento sensível se estenderia, por dedução, a outros 
conhecimentos sensíveis de fatos adicionais sobre objetos individuais perceptíveis.25 

 
23  Aristóteles observa, em seguida, que esse resultado, por sua vez, apresenta uma dificuldade 

“lógica” (202a21–22). Se agir e padecer são diferentes, ainda podemos perguntar em que se 
situam esses dois movimentos. A agência está no agente e a passividade no paciente, ou ambos 
estão no paciente? Embora eu não procure aqui analisar esse desdobramento, vale notar que 
a discussão de Aristóteles envolve o esclarecimento de que agência e passividade — uma sendo 
a entelecheia do agente e a outra a entelecheia do paciente — são diferentes quanto ao enunciado 
do que seja a sua essência. Embora Aristóteles não o diga explicitamente, a falta de clareza 
sobre esse ponto seria um impedimento para a compreensão da definição de mudança como 
entelecheia do potencial enquanto tal. Ainda que a capacidade ativa de produzir uma mudança 
esteja no agente e a capacidade passiva correspondente esteja no paciente, nada impede que 
esses dois aspectos tenham uma única entelecheia situada no paciente. A solução dessa aporia 
“lógica” adicional dissipa uma confusão que impediria alguém de compreender a definição. A 
remoção dessa confusão é necessária (embora não, por si só, suficiente) para conhecer a 
definição enquanto princípio primeiro. 

24 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”, p. 97; LONG, A. A. Aristóteles 
e a História do Ceticismo Grego, p. 17. Long observa, com acerto, que Aristóteles não está 
respondendo a um desafio “que fez da certeza perceptiva e dos critérios de verdade 
os problemas principais da filosofia”. Ele concorda, nesse ponto, com a afirmação de 
Burnyeat de que “Aristóteles não toma como ponto de partida o problema da certeza 
perceptiva”. ‘Aristotle on understanding knowledge’. In: BERTI, E.  Aristotle on Science: 
The “Posterior Analytics”. Padua: 1981, p. 97-140. 

25 Embora o conhecimento científico, como tal, seja universal, na medida em que os casos 
particulares possam ser subsumidos sob universais cognoscíveis cientificamente, há um 
sentido em que verdades universais podem ser aplicadas a casos particulares para estender o 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo 

94 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

Além de perceber cores, sons, sabores e assim por diante (os objetos próprios dos 
sentidos), há a percepção dos sensíveis comuns (movimento, magnitude, figura e 
número), bem como a percepção acidental de vários tipos (por exemplo, vemos o 
filho de Diares).26 Esses são modos menos confiáveis de percepção, e não se faz 
qualquer tentativa de colocá-los sobre uma base mais segura sugerindo que se 
devam deduzir, silogisticamente, afirmações desse tipo a partir das percepções mais 
certas dos objetos próprios dos sentidos. Quando Aristóteles discute problemas e 
aporias concernentes à percepção de particulares, seu objetivo não é estabelecer o 
conhecimento perceptivo sobre um fundamento certo e seguro. Ao procurar pontos 
de partida indemonstráveis, ele se interessa por garantir os princípios do 
conhecimento científico, e não por fatos particulares acerca de objetos perceptíveis. 

É nesse contexto que Long também mostrou a relevância, para Aristóteles, 
da tipologia diversa de estratégias céticas exibida nos dez modos de Enesidemo. 
Diferentemente dos modos agripianos, esses modos classificam o que se poderia 
caracterizar como “um vasto corpo de evidência”27, que inclui todo tipo de fatos 
gerais sobre a percepção sensível. Não apenas os seres humanos diferem dos animais 
em suas percepções, mas as percepções diferem de um ser humano para outro e, 
mesmo no caso de uma única pessoa, as percepções de um sentido diferem das de 
outro. Além disso, nossas percepções variam tanto quando o nosso estado se altera 
(acordados, adormecidos, saudáveis, enfermos etc.) quanto quando variam as 
condições externas. Muito desse material é anterior a Aristóteles e remonta a 
Xenófanes, Heráclito, Parmênides e Demócrito. Uma parte dele já seria familiar a 
Aristóteles pelo uso que Platão faz das aparências conflitantes na refutação de 
Protágoras no Teeteto; e muitas dessas considerações reaparecem em Metafísica IV, 
em conexão com sua discussão do princípio de não-contradição. De fato, ele afirma 
que aqueles que negam esse princípio por genuína perplexidade chegaram a essa 
posição com base em objetos perceptíveis.28 

Ao menos parte das considerações que os levaram a essa visão é semelhante, 
ou quase idêntica, ao material encontrado nos dez modos. No contexto de sua 
discussão, na Metafísica, de vários fatos acerca de como as percepções diferem e 
variam, Aristóteles não parece distinguir a tese de que a mesma coisa é, ao mesmo 
tempo, verdadeira e falsa das teses aparentadas, embora claramente diferentes, de 
que tudo é verdadeiro e de que tudo é falso. Talvez, para seus propósitos, não lhe 
caiba fazer essa distinção, já que está relatando as opiniões de outros; em qualquer 
caso, ele evidentemente julga que o uso do material desses modos não sustenta 
nenhuma dessas formulações da tese. 

O princípio de não contradição é, para ele, o mais firme e seguro de todos 
os princípios, e deve ser conhecido por qualquer um que conheça seja o que for.29 
Aristóteles o formula de diversas maneiras, mas, por ora, basta a seguinte 
formulação: “O mesmo atributo não pode, ao mesmo tempo, pertencer e não 
pertencer ao mesmo sujeito, no mesmo aspecto”.30 Não pode haver demonstração 
científica desse princípio precisamente porque não há nada anterior a ele e que o 
explique. Para Aristóteles, o princípio de não-contradição é um fundamento de todo 
raciocínio. Ele é tão fundamental para a nossa capacidade de raciocinar que 

 
conhecimento acerca de particulares sensíveis. Isso poderia ocorrer mesmo a partir de 
generalizações indutivas que não constituem conhecimento científico em sentido estrito. 
Contudo, nosso conhecimento perceptivo de objetos sensíveis não é adquirido desse modo. 

26 De Anima, II, 6. 
27 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”, p. 89; LONG, A. A. Aristóteles 

e a História do Ceticismo Grego, p. 10. 
28 Metafísica, IV, 5, 1009a22-23. 
29 Metafísica, IV, 3, 1005b17-23. 
30 Metafísica, IV, 3, 1005b19-20. 



Alan	Code	
 

95 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

simplesmente não há nada mais básico a que se possa apelar para mostrar por que 
deve ser verdadeiro. Trata-se, portanto, do exemplo par excellence de algo que se 
deve aceitar sem demonstração. 

Há, contudo, um sentido em que ele pode ser demonstrado. Segundo 
Metafísica, IV, 4, é possível oferecer uma prova elêntica em que as premissas sejam 
fornecidas por um interlocutor que negue o princípio.31 A ideia básica é que, se um 
oponente que o nega diz algo com significado, Aristóteles entende que esse 
interlocutor terá de conceder premissas que refutam a própria tese. É claro que o 
oponente pode simplesmente recusar-se a falar e, nesse caso, não haveria discussão 
nem argumento; e, mesmo que Aristóteles lograsse refutar o oponente, este poderia 
recusar-se a admitir a derrota. Afinal, se o oponente sustenta que contraditórios 
podem ser verdadeiros ao mesmo tempo, mostrar-lhe que suas próprias concessões 
conduzem a uma conclusão que contradiz sua tese poderia até ser visto por ele como 
apoio adicional à sua posição.32 O estilo de argumento que Aristóteles emprega 
contra aqueles que negam o princípio por mera disputa é indireto, na medida em 
que ataca a conclusão deles como absurda, mas não procura expor algum erro em 
seu raciocínio. 

Aristóteles distingue, porém, o tipo de oponente que nega o princípio por 
mero gosto pela controvérsia daqueles que são levados a negá-lo por meio da 
perplexidade.33 Estes últimos estão em estado de aporia e foram conduzidos à 
negação do princípio com base em material semelhante ao que mais tarde aparece 
nos dez modos. Diferentemente dos oponentes puramente contenciosos, Aristóteles 
pensa que tais pessoas podem ser persuadidas a ver o erro em seu modo de pensar. 
Embora não ofereça aqui uma análise da persuasão como modo argumentativo, ele 
indica como se pode proceder para livrá-las de sua perplexidade. Depois de 
diagnosticar a aceitação de uma de suas conclusões equivocadas como resultado do 
uso de alguma variante de argumento a partir de aparências conflitantes, Aristóteles 
passa a mostrar como resolver a aporia em questão. As soluções que oferece 
concentram-se em traçar distinções (por exemplo, entre ser em potência e ser em 
ato, ou entre diferentes tipos de mudança) que são então aplicadas ao raciocínio 
equivocado, de modo a mostrar tanto até que ponto suas opiniões contêm alguma 
verdade quanto onde elas se extraviam. Tal como na aporia sobre o lugar da 
mudança, tirada da Física, essas aporias também são examinadas depois que o 
primeiro princípio relevante já foi anunciado, e não desempenham qualquer papel 
na descoberta ou na busca do princípio. Além disso, Aristóteles aborda essas aporias 
com a expectativa confiante de que, se alguém foi levado a negar o princípio em 
virtude de uma delas, será fácil curá-lo de sua ignorância.34 Essas pessoas estão 
simplesmente erradas, e as aporias não constituem obstáculos sérios ao 
conhecimento. 

É óbvio como isso contrasta com a nossa descrição anterior do proto-cético. 
O proto-cético investigava a fim de resolver aporias, mas, eventualmente, 
argumentos que obedecem a diversos modos conduziram à suspensão do juízo. Se 
Aristóteles, contudo, tem razão, material como o que se encontra nos dez modos 
leva essas pessoas a uma condição em que já não dizem coisa alguma.35 Elas já não 
investigam realmente, mas tampouco dizem algo de determinado. Se é assim, 

 
31 Metafísica, IV, 4, 1006a11-13. 
32 Em Metafísica, IV, 6, 1011a15-16 Aristóteles ressalta a futilidade de tentar contradizer, 

em argumento, alguém que começa por se contradizer a si mesmo. 
33 Metafísica, IV, 5, 1009a16-22. 
34 Metafísica, IV, 5 1009a18-19. 
35 Metafísica, IV, 4, 1008a30-31. 



Aristóteles	e	a	história	do	ceticismo 

96 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	86-96	-	ISSN	1981-4534 

simplesmente não há, para ele, um desafio aos seus próprios princípios que precise 
ser enfrentado. 

Embora argumentos a partir de aparências conflitantes tenham conduzido 
alguns à confusão e à perplexidade, para Aristóteles essa perplexidade é resultado 
de uma formação inadequada e se revela na exigência — a seus olhos, descabida — 
de que tudo tenha de ser provado. Também aqui, como no caso dos primeiros 
princípios científicos, Aristóteles confia que as aporias não constituem um 
impedimento à apreensão da verdade. E, para exprimir esse ponto, nada melhor do 
que citar as palavras do próprio Long: “ele legou aos filósofos posteriores uma série 
de defesas contra o ceticismo, algumas das quais eles adotaram, e uma metodologia 
que transforma os motivos do cético para abandonar a busca do conhecimento em 
razões para manter a investigação e alimentar a esperança de uma solução.”36 Em 
resposta àqueles que sinceramente acreditam haver aporias que tornam 
problemática a verdade de seus princípios, Aristóteles oferece não uma prova, mas 
a promessa de persuasão.37 

 

 
36 LONG, A. A. “Aristotle and the History of Greek Skepticism”, p. 105; LONG, A. A. Aristóteles 

e a História do Ceticismo Grego, p. 24. 
37  Gostaria de agradecer a Peter Klein e Henry Mendell por seus comentários a uma 

versão anterior deste ensaio, bem como aos participantes do colóquio Ancient Models 
of Mind. 


