
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	31,	2025,	p.	39-49	

 

39 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534	

 
 

 
SEXTO EMPÍRICO: JUSTICIA Y MOTIVACIÓN MORAL  

(EL SURGIMIENTO DEL CONVENCIONALISMO COMUNITARIO 
SEXTEANO ENTRE LAS CONSECUENCIAS DE LA IMPIEDAD ATEA Y 

LAS DE LA PIEDAD DOGMÁTICA ESTOICA) 
 
 

Para Danilo Marcondes 
 

Rodrigo Pinto de Brito 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

Email: www.rodrigobrito@gmail.com 
 

Resumen: El presente artículo es un intento de mapear los usos de los términos 
dikaiosýnē, díkē y adikéō que aparecen dispersos en las obras de Sexto Empírico. A 
continuación, seleccionamos algunas entradas de los términos con el objetivo de 
recopilar los pasajes en los que se puede deducir una concepción sexteana de “justicia”. 
Estos pasajes tratan sobre pensadores anteriores, cuyas tesis son presentadas por Sexto 
con el fin de promover una diafonía, sobre todo los estoicos y un grupo denominado, a 
grandes rasgos, “ateos” (compuesto por Evémero, Diágoras de Melos, Pródico de Ceos, 
Teodoro y Critias, entre otros). Al hacer chocar las tesis estoicas y las ateas, Sexto 
promueve un rechazo a la fundamentación metafísica del iusnaturalismo estoico, al 
tiempo que rechaza la tesis atea de la inexistencia de los dioses. Así, Sexto termina 
alineándose con quienes aceptan la existencia de los dioses, pero sin una metafísica de 
fondo, promoviendo una defensa de la religión como estrictamente cívica, garante de 
los valores comunitarios que suscitan la cohesión social. 
 
Palabras clave: Sexto Empírico; Estoicismo; Ateísmo; Justicia; Comunitarismo. 
  
Resumo: O presente artigo é uma tentativa de mapear os usos dos termos dikaiosýnē, 
díkē e adikéō que aparecem espalhados nas obras de Sexto Empírico. Após, selecionamos 
algumas entradas dos termos com o objetivo de coletar as passagens em que se pode 
depreender uma concepção sextiana de “justiça”. Estas passagens lidam com pensadores 
pregressos, cujas teses são apresentadas por Sexto com vistas a promover uma diafonia, 
são eles sobretudo os estoicos e um grupo chamado grosso modo de “ateus” (composto 
por Evémero, Diágoras de Melos, Pródico de Ceos, Teodoro e Critias, entre outros). 
Ao fazer chocarem-se as teses estoicas e as ateias, Sexto promove uma rejeição à 
fundamentação metafísica do jusnaturalismo estoico simultânea à rejeição da tese ateia 
da inexistência dos deuses. Assim, Sexto acaba por alinhar-se aos que anuem à 
existência dos deuses, mas sem uma metafísica de fundo, promovendo uma defesa da 
religião enquanto estritamente cívica, garantidora de valores comunitários que 
suscitam a coesão social. 
 
Palavras-chave: Sexto Empírico; Estoicismo; Ateísmo; Justiça; Comunitarismo.    

 
1 Una aclaración teórico-metodológica 

En 1887 se publicó la primera edición de Les Sceptiques Grecs, de Victor Brochard, 
que causó una inmensa repercusión y puede considerarse sin exageración una de las 
principales inspiradoras de la notable prodigalidad de los "estudios escépticos" en 



	Rodrigo	Pinto	de	Brito	

	

40 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

los casi 140 años que separan su publicación de nosotros. Se trata de una obra 
erudita, de lectura amena, que ofrece un amplio relato del escepticismo antiguo, sin 
dejar de ser profundo. Sin embargo, tal vez la principal razón de su repercusión sea 
que, por primera vez desde el redescubrimiento del escepticismo antiguo en la época 
moderna y su resurgimiento1, repercutiendo en autores tan diversos como 
Montaigne, Descartes, Hume y Kant (por mencionar sólo algunos)2, la obra de 
Brochard ha sacado a la luz un enfoque sistematizado del desarrollo 
histórico/filosófico del escepticismo antiguo.  

Sin embargo, a pesar de todos los méritos reconocibles del libro de 
Brochard, esta misma sistematicidad, con el paso del tiempo y el avance de los 
estudios escépticos, resultó excesivamente homogeneizadora y, por tanto, inexacta 
en algunos aspectos cruciales, por ejemplo, desde el punto de vista conceptual: 1- el 
uso que hace el autor del término duda para calificar la postura de los escépticos 
antiguos (convirtiéndolos potencialmente en casi "protocartesianos"3); 2- la 
atribución de epoché y ataraxia ya a Pirro (conceptos muy importantes para los 
escépticos, pero que investigaciones más recientes revelan que fueron 
potencialmente desarrollados después del advenimiento de Pirro4). Como no 
deseamos aquí discutir específicamente estos conceptos, debemos señalar que, entre 
las inexactitudes de Brochard, las más significativas en relación con nuestra 
presente propuesta son las historiográficas, pues con su prosa el autor hace parecer 
que existe una especie de continuidad histórica y conceptual entre los escépticos, 
que, además, aparecen como si estuvieran sujetos a una "escuela" más o menos 
homogénea, la "escuela escéptica". 

Teniendo esto en cuenta, a medida que los estudios sobre el escepticismo 
han ido avanzando, los investigadores se tornaran más cautelosos con respecto a 
algunas impresiones que pueden dar lugar a interpretaciones erróneas, con el fin de 
evitar, entre otras cosas, tratar el desarrollo del escepticismo antiguo como una 
especie de "evolución" cohesionada, coherente y consistente - una evitación que 
impediría beneficiosamente pensar en el escepticismo antiguo como una escuela e 
incluso como algo singular; pensándolo, en cambio, como escepticismos antiguos 
(plural en su propia dinámica).  

Así pues, sin abandonar por completo el enfoque histórico, pero procurando 
no ofrecer un retrato distorsionado del escepticismo antiguo - como si fuera 
unívoco, con suficiente rigidez doctrinal (dogmática) para que tuviese un núcleo 
escolástico cohesionado y coherente -, los investigadores pueden tratarlo 
actualmente a través de dos lentes, dos conjuntos, a saber: "escepticismos 
filosóficos" y "filosofías escépticas"5. El primer conjunto abarca 
pensadores/sistemas/movimientos que hasta cierto punto utilizaron argumentos 
que serían importantes y fagocitados por las "filosofías escépticas" venideras, pero 
que son pensadores/sistemas/movimientos dogmáticos en el sentido de que 
afirmaron o negaron perentoriamente cosas sobre instancias que son inaprensibles 
en sentido estricto; la composición de este grupo es diversa hasta el punto de incluir 
desde la tradición mitopoética hasta la tragediografía, pasando por intelectuales tan 

 
1 Para una historia del impacto del redescubrimiento del escepticismo en la filosofía moderna, 

véase: POPKIN, 2003. Para una historia de la transmisión de los manuscritos de Sexto 
Empírico y el impacto específicamente del pirronismo a partir de su redescubrimiento en el 
Renacimiento, véase: FLORIDI, 2002. Para el impacto de las obras de Cicerón y su 
recalificación renacentista como escéptico, véase: SCHMITT, 1972.   
2 Para las apropiaciones y respuestas al escepticismo en la Edad Moderna, véase: 

BURNYEAT, 1983. 
3 Véase: MARCONDES, 2019; SKVIRSKY, 2015.  
4 Véase: COUISSIN, 1929; BRITO, 2022. 
5 Por ejemplo: MARCONDES, 2019. 



 

 
Sexto	Empírico:	justicia	y	motivación	moral	

	

41 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

dispares como Heráclito, Parménides, Protágoras, Gorgias, los cirenaicos, los 
cínicos, los atomistas, etc.6   

A su vez, el segundo grupo, el de las "filosofías escépticas", abarca 
movimientos intelectuales que se nombraran "escépticos", "zetéticos", 
"suspensivos" y/o "aporéticos" (como en el caso de los pirrónicos), o que se 
adhirieron a un planteamiento filosófico que favorecía la investigación constante, la 
suspensión del juicio o la demostración y provocación de aporías7, en detrimento de 
erigir edificios conceptuales sistemáticos basados en alguna metafísica oscura. 

Ahora bien, teniendo en cuenta los dos conjuntos mencionados y su marco 
histórico, así como la necesidad de repensar el escepticismo antiguo en su 
pluralidad, los investigadores tienden hoy a comprender esta pluralidad 
sectorizando las modalidades del escepticismo en fases que no conducen tan clara y 
linealmente unas a otras, del siguiente modo: a) "protoescepticismo" (es decir: 
"escepticismos filosóficos" presentes como argumentos que forman parcialmente el 
conjunto de doctrinas dogmáticas de ciertos filósofos, o como conjeturas o 
aforismos que suscitan reflexiones escépticas, pero que forman el acervo literario 
antiguo, incluyendo, como ya se ha dicho, la tradición mitopoética, la tragediografía, 
algunos presocráticos, la sofística, Sócrates y el socratismo); (b) Pirro y sus 
asociados (transición entre el atomismo tardío y la formulación de un 
indiferentismo radical que se convirtió en objeto de problematización); (c) Academia 
Media (Academia bajo Arcesilao, Carnades y Clitómaco; contexto de debate con los 
estoicos y formulación de la "suspensión del juicio sobre todo" y de un criterio 
comunitario de acción y entendimiento, el "sentido común" y lo 
"persuasivo/probable"); (d) Cicerón (no hay consenso sobre si el advenimiento del 
Arpinate y su afiliación a la Academia bajo Filón de Larisa debe tratarse como una 
fase independiente, sin embargo, con él se produjo el importante movimiento de 
translatio de la conceptualización "escéptica" griega a la lengua latina); (e) la ruptura 
con la Academia y la fundación del "pirronismo" por Enesidemo de Cnosos (esta 
fase corresponde a la disidencia de Enesidemo, que prefirió fundar un movimiento 
llamado así en honor de Pirro antes que seguir vinculado a la Academia, que se 
había vuelto demasiado estoicista; Enesidemo fue el responsable de la creación de 
los famosos tropos, divididos en diez, a los que se añadieron otros ocho contra la 
causalidad8); f) infiltración del pirronismo en la escuela empírica de medicina 
(contexto de Agripa, que formuló cinco tropos destinados a socavar la estructura 
de los argumentos dogmáticos, no su contenido9; la adhesión creciente de los 
médicos empíricos al pirronismo); g) la advenimiento de Sexto Empírico (filósofo 
pirrónico y médico empírico10, de origen oscuro y fecha desconocida, probablemente 

 
6Algunos de estos autores y escuelas son mencionados en conexión (o confusión/ambigüedad) 

con el escepticismo por Diógenes Laercio en su Vidas y Doctrinas (= DL) IX 70-73 y por Sexto 
Empírico en sus Esbozos Pirrónicos (= PH) I 210-241. 
7 Calificado de este modo, el término "escepticismo" puede incluir a los Académicos posteriores 

a Arcesilau. Para las relaciones de consonancia y disonancia entre pirrónicos y académicos, 
véase: BOLZANI, 2012. 
8 Para más detalles sobre el pensamiento de Enesidemo, véase: POLITO, 2021. 
9 Para más información sobre la estructura y el funcionamiento de los tropos de Agrippa qua 

trampa, véase: BARNES, 2007. 
10 Ver el escepticismo sexteano a través de la lente de su profesión médica ha demostrado ser 

un procedimiento prometedor para dilucidar detalles controvertidos en su escritura. Véase: 
BRITO, 2002; 2016. 



	Rodrigo	Pinto	de	Brito	

	

42 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

activo entre los siglos II y III d.C., y cuyos escritos constituyen la mayor parte del 
corpus escéptico que ha llegado hasta nosotros)11. 

En resumen, según el actual status quaestionis, no es deseable tratar el 
"escepticismo antiguo" en singular. Tampoco es productivo pensar en los 
"escépticos antiguos" como si formaran parte de un grupo homogéneo, con un tipo 
de doctrina. Por tanto, intentar relatar cómo trataban los escépticos en general un 
determinado concepto, como el de "justicia", sería intentar una tarea inviable - y 
aun más si tenemos en cuenta los múltiples matices y giros argumentativos que 
conforman la urdimbre de las muchas filosofías escépticas y escepticismos 
filosóficos que surgieron y florecieron en la Antigüedad, en el hiato de unos 1000 
años que separan la escritura homérica de Sexto Empírico.   

En vista de ello, para abordar la relación entre escepticismo y justicia, urge 
llevar a cabo una investigación caso por caso, eligiendo a uno de tantos 
representantes de tantos escepticismos antiguos. Y debido al volumen del corpus 
conservado, nuestra elección para iniciar la investigación recaerá en el caso de Sexto 
Empírico; y también porque Sexto es un autor relativamente tardío en relación con 
los demás escepticismos y, por tanto, su escrito condensa siglos de debates, 
argumentos y propuestas planteados por sus predecesores, como veremos.  

               
2 Cartografía de dikaiosýnē, díkē y adikéō en Sexto Empírico.  

Compuesto de Esbozos pírricos (en tres libros)12, de Contra los profesores (en 
seis libros: Contra los gramáticos, Contra los retóricos, Contra los geómetras, 
Contra los aritméticos, Contra los astrólogos y Contra los músicos)13 y de Contra 
los dogmáticos (en cinco libros: Contra los lógicos I y II, Contra los físicos I y II 
y Contra los éticos)14, el corpus sexteano contiene unas diez apariciones de 
dikaiosýnē y catorce de díkē, traducibles respectivamente como "justicia" (en 
el sentido de "respetuoso de la ley") y "costumbre" (en sentido fuerte, como 
"orden", "forma correcta de actuar" y "juicio o sanciones legales"). También 
hay ocurrencias del verbo adikéō, que denota "actuar incorrectamente" o 
"injustamente"15. Analicemos algunas de estas ocurrencias en un intento de 

 
11 Existen marcos conceptuales que pretenden dilucidar las ganancias y transformaciones 

conceptuales que se produjeron a lo largo del desarrollo de los escepticismos antiguos, véase: 
BRITO, 2013a. 

12 Las dos traducciones más utilizadas son la inglesa de Bury (1933) - que contiene problemas - 
y la de Annas & Barnes (2000) – no mucho mejor, pero no publicada en edición bilingüe. 
Existen traducciones parciales brasileñas directamente del griego y en las que nos basamos, 
publicadas principalmente en la revista Sképsis. Una versión bilingüe del Libro 1 de los Esbozos 
se publicó como apéndice en BRITO, 2023. En español, hay la traducción de CAO; MUÑOZ 
DIEGO; CAVERO (2018) que no es mejor que las inglesas.  

13 Estas obras fueron traducidas por Bury (1949) y publicadas en un único volumen bilingüe. 
Una mejor traducción al inglés es la de Bett (2018). En portugués, hay versiones bilingües y 
anotadas de Contra os Gramáticos (2015), Contra os Retóricos (2013) y Contra os Astrólogos (2018), 
todas traducidas por Brito & Huguenin y publicadas por EdUNESP. En español, aunque peor 
que la traducción de inglesa de Bett, hay la de CAVERO; GUAL (1997).  

14 Bury los tradujo todos y Loeb Ed. los publicó en dos volúmenes separados, uno con Contra 
los Lógicos I y II (1935), el otro con Contra los Físicos I y II y Contra los Éticos (1936). Aunque no 
son bilingües, las traducciones de Bett de estas obras son mejores que las de Bury y se 
publicaron en 2005, 2012 y 1997 respectivamente. No existen versiones portuguesas de las 
mismas, pero hay la española de MONTIEL (2012). 

15 Las traducciones aquí de dikaiosýnē, díkē y adikéō son sugeridas por las entradas de LSJ. 



 

 
Sexto	Empírico:	justicia	y	motivación	moral	

	

43 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

comprender si hay una noción de "justicia" que deducir de la prosa de Sexto 
y, en caso afirmativo, cuál es. 

 Empecemos por el pasaje entre los pasos 123 y 131 de Contra los físicos 
I (= M IX), pero antes una breve recapitulación: en esta obra, después de 
algunas consideraciones metodológicas (M IX 1-4), Sexto Empírico pasa a 
una discusión sobre "los principios del universo" (M IX 4-5), que son 
divididos por los dogmáticos en "pasivos" (o "materiales") y "activos" (o 
"eficientes"); de ahí sigue un inventario de las tesis dogmáticas sobre los 
conceptos de "pasivo" y "activo" (M IX 5-11). A partir de M IX 11, en 
relación con esta discusión, Sexto menciona a los estoicos, sus adversarios 
dogmáticos favoritos, que pensaban que el principio activo o eficiente era 
dios16. Esta mención significa que la investigación escéptica sexteana debe 
centrarse ahora en el tema de la existencia de dios (qua principio activo y 
eficiente), que se debate entre M IX 13-194, donde se presentan argumentos 
tanto en contra de la existencia de dios (con las ocurrencias del verbo adikéō 
que analizaremos más adelante) como a favor de ella.  

 Volviendo a M IX 123-124, allí Sexto invita a los lectores a tomar en 
serio los argumentos contra la existencia de dios, que para él conducen a 
consecuencias absurdas, y como tales deben ser rechazados. Por ejemplo: si 
dios no existe, se deduce que la piedad (en el sentido de reverencia a las cosas 
sagradas = eusébeia) tampoco existe; pero la piedad existe, luego dios debe 
existir. O, si dios no existe, eso significa que lo sagrado no existe (ósios), pero 
es una especie de sentido común (M IX 124-125) que lo sagrado existe, luego 
dios existe. Y aquí Sexto se detiene e intenta definir el concepto de "sagrado" 
como: "dikaiosýne tis oũsa pròs theoús" ("siendo una especie de justicia dirigida 
hacia/relativa a dios"; M IX 124.2). Como corolario, podríamos pensar, 
rechazar la existencia de lo sagrado equivale a rechazar este tipo de justicia 
en relación con lo divino, algo que a Sexto le suena absurdo, pues equivale a 
rechazar "nociones y preconceptos comunes" (koinàs ennoías kaì prolḗpseis; M 
IX 124.3). 

 Pasando al tema de la relación entre dios y la justicia, en M IX 126 
Sexto considera que, en la hipótesis de que la justicia sea una especie de 
vínculo entre los seres humanos y entre éstos y dios, rechazar la existencia 
de dios equivale a rechazar este vínculo.  

 La idea de que la justicia es este tipo de vínculo entre los seres 
humanos entre sí y entre los seres humanos y dios es estoica (como se 
desprende del contexto de la entrada para dikaiosýnē en M IX 131). Pero la 
aceptación por Sexto de esta idea no implica que haya aceptado también la 
metafísica estoica que la subyace, como veremos. Del mismo modo, aunque 
Sexto diga que rechazar la existencia de dios conduce a consecuencias 
absurdas, como también dirían los estoicos, esto no implica que él y los 

 
16 Compárese con DL VII 134. 



	Rodrigo	Pinto	de	Brito	

	

44 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

estoicos estuvieran de acuerdo sobre estas consecuencias o su absurdidad, 
como también veremos. 

 

3 La metafísica jurídica estoica 

Para los lectores contemporáneos, que al menos deberían estar acostumbrados a la 
separación entre Estado y religión, puede parece un sinsentido discutir sobre la 
noción de “justicia” en un contexto argumentativo en el cual lo que está en juego es 
la idea de “dios”, pero es anacrónico pensar así.  

 De hecho, los pensadores del contexto y del clima de opinión al que 
pertenecía Sexto podrían haberse inclinado por derivar una noción de "justicia" de 
una noción de "naturaleza humana", engendrada por una divinidad. A grandes 
rasgos, éste era el caso de los estoicos, cuya teología/física es analizada por Sexto 
en M IX 132-194.  

 No entraremos aquí en las doctrinas de la teología/física estoica17, pero 
conviene señalar que, para los estoicos, el ser humano estaría compuesto por un 
contorno/cohesión o disposición (héxis), una naturaleza vegetativa (phýsis; 
responsable de nuestra capacidad de crecimiento y nutrición), un alma animal 
(psychḗ; responsable de nuestra locomoción, percepción y reproducción) y un alma 
propiamente racional (logikḗ psychḗ; responsable de nuestro juicio y cálculo 
decisional). Esta naturaleza humana multinivel (que no es multipartita) sería una 
particularización de la naturaleza divina totalizadora, de modo que el dios estoico 
(idéntico a la naturaleza, en sentido cósmico) sería, como los humanos, racional y 
virtuoso, pero de modo superlativo (M IX 152). Esto implica que los estoicos 
pensaban en una naturaleza humana que podría ser mejorable, para que así los 
sabios de la escuela pudieran "emular" a dios en la medida de lo posible en sus 
virtudes (como la "justicia" y la "sabiduría"). Pero como "dios" y "naturaleza" son 
conceptos sinónimos en la doctrina estoica, decir que los sabios de la escuela 
pretendían emular a dios es lo mismo que decir que pretendían emular y seguir los 
dictados de la naturaleza, que contiene en sí misma la "justicia", evidenciada por 
una especie de providencia divina (pronoia) que se percibe en las relaciones causales, 
que son ineludibles18. 

 Ahora bien, en un sentido estoico, decir que rechazar la existencia de dios 
conduce a consecuencias absurdas es totalmente diferente de decirlo en un sentido 
pirrónico sexteano. Pues, en el sentido estoico, este rechazo implica el rechazo de 
una naturaleza totalizadora19, y por tanto el rechazo de una naturaleza humana 
peculiar y de una noción de "justicia" y "sabiduría" qua virtudes ejemplificadas en 
su máxima expresión por la pronoia, en la esfera divino/natural, y por la adhesión 
al flujo inevitable de las cadenas causales, en la esfera humana. En otras palabras, 
lo absurdo en sentido estoico sería que el rechazo de la noción de dios se tradujera 

 
17 Para más detalles al respecto, véanse: BRITO, 2013; 2022. 
18 La reconstrucción de este argumento se remonta a Cicerón, Sobre la naturaleza de los dioses. Es 

interesante observar que en esta obra el Arpinate enumera, personalizando, tres posturas 
filosóficas respecto a la existencia de los dioses: la epicúrea (que los rechaza), la académica 
(que los acepta exhortando a la adhesión a las convenciones, admitiendo una especie de 
religiosidad cívica) y la estoica (que relaciona la necesidad de la existencia de los dioses, desde 
la perspectiva de la física de la escuela, con el cumplimiento de las normas sociales). Al final, 
aunque Cicerón se autodenomina académico, se pronuncia a favor de la concepción estoica, a 
la que parece adherirse. Para más información, véase: SKVIRSKY, 2023. 

19 Según Sexto, para los estoicos dios es un animal cósmico (M IX 138), sensible (M IX 139), 
corpóreo (M IX 151) y absolutamente virtuoso (M IX 152). Y siendo virtuoso, es también 
sabio, y por tanto racional (M IX 162). 



 

 
Sexto	Empírico:	justicia	y	motivación	moral	

	

45 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

en el rechazo de una posible "metafísica jurídica" iusnaturalista que parametrizara 
la acción humana, determinando sus derechos y deberes . 20 

 Aquí puede ser interesante evocar el testimonio de Ario Dídimo, quien nos 
recuerda que, para los estoicos, entre las virtudes, algunas son primarias, como la 
inteligencia, la moderación, el valor y la justicia (2.7.5b2.1). Ellas son buenas en sí 
mismas (2.7.5a.1), tipos de sabiduría y pericia (2.7.5b.5) y una "disposición del alma 
en armonía consigo misma y en relación con la vida en su conjunto" (2.7.5b1.15), 
por lo que sus contrarias son malas en sí mismas y tipos de ignorancia. Por tanto, 
si la justicia es un tipo de conocimiento, es saber lo que se debe a cada persona 
(2.7.5b1.5). Decir que la justicia es una virtud primaria implica también admitir que 
hay virtudes secundarias subordinadas a ella, a saber: la piedad, la honestidad, la 
camaradería y el trato justo (2.7.5b2.15). A su vez, la "piedad" es saber servir a los 
dioses, la "honestidad" es saber hacer buenas obras, la "camaradería" es conocer la 
"igualdad en la comunión", el "trato justo" es saber relacionarse irreprochablemente 
con el prójimo (2.7.5.b2.35-40), y la finalidad de las virtudes en general es "vivir 
según la naturaleza" (2.7.5b3.1).  

 Aun siguiendo con el testimonio de Ario Dídimo, desde el punto de vista 
estoico, puesto que las virtudes son conocimiento y pericia, quien las posee todas y 
vive según la naturaleza es sabio, alguien que "está inserto en la naturaleza de dios" 
(2.7.5.b12.15). Y es precisamente por su suprema sabiduría, pericia e 
inserción/comunión con la naturaleza divina que los sabios deben ser también 
sacerdotes, ya que es parte del sacerdocio ser conocedor y experto en normas 
rituales, oraciones y purificaciones (2.7.5.b12.13).  

 
4 ¿Una noción positivista de la justicia en Sexto Empírico? 

En la sección 2 dijimos que nos proponíamos analizar algunas ocurrencias de la 
palabra dikaiosýnē situadas entre M IX 123-131. Descubrimos que las seis 
menciones de este concepto en este pasaje se refieren al estoicismo, más 
concretamente, a su física. Esto se debe a que los estoicos vinculaban su doctrina de 
la naturaleza a su ética, proponiendo una vida vivida según una naturaleza que, 
además, es conocida por un sabio. También vimos en la sección 2 que Sexto está 
dispuesto a aceptar que rechazar la existencia de dios conduce a resultados 
absurdos, como la impiedad. Pero, por otro lado, según su versión del pirronismo, 
afirmar la existencia de dios a partir de oscuras doctrinas metafísicas sobre su 
naturaleza (como hacen los estoicos) sería tan dogmático como pretender defender 
tesis sobre su inexistencia (como harían los ateos). En este caso, entre las tesis 
estoicas y las ateas, el pirronista suspende el juicio, pero esto sólo significa que 
suspende el juicio sobre las tesis de aquí, puesto que son equipolentes (M IX 59; 
137), lo que no implica que rechace la existencia misma de dios. De hecho, Sexto es 
bastante explícito al decir que  

 

declaramos con respecto a esto [es decir, a la existencia de los dioses] 
que, siguiendo la vida sin opiniones (bíō katakolouthoũntes adoxástōs), 
decimos que hay dioses y que somos piadosos (sébomen) con respecto a 
los dioses, y decimos que son providentes (PH III, 2). 

 
20 Aquí, la reconstrucción se vuelve hacia Cicerón, Dos deveres. 



	Rodrigo	Pinto	de	Brito	

	

46 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

 

 Entre las consecuencias absurdas de la afirmación dogmática de la 
inexistencia de un dios, una de las más preocupantes es la impiedad (asébeia), ya que 
potencialmente fomenta todo tipo de injusticias. En este sentido de reconocer el 
vínculo entre impiedad/injusticia (y, por oposición, entre piedad/justicia), Sexto se 
aproxima a los estoicos, que también veían absurdas las consecuencias del ateísmo. 
Pero, como propusimos en la sección 3, la motivación estoica para proclamar lo 
absurdo de las consecuencias de las tesis ateas, en relación con el tema de la justicia, 
es que la aceptación de estas tesis socava antitéticamente las motivaciones de la 
acción justa, que se basan teóricamente en una metafísica jurídica iusnaturalista 
propia de la Stoa21. 

 Si para Sexto la impiedad también da lugar a la injusticia, al igual que para 
los estoicos, ello no deriva esto de la creencia en la necesidad de justificar y 
fundamentar la justicia en alguna metafísica. Por el contrario, para él, el problema 
de la impiedad es que contradice la institución de la religión cívica, que parametriza 
las formas de observar las costumbres locales, los hábitos y las nociones 
comunitarias, que a su vez parametrizan, por convención, el significado de 
"justicia". En otras palabras, la motivación sexteana para ser justo se debe al hecho 
de que, al no serlo, se están violando las reglas comunales; y esto significa que si 
hay adhesión a cierta noción de "jurisprudencia" presente en Sexto, es a una noción 
positivista22, por definición opuesta al iusnaturalismo.  

 Como este punto tal vez pueda ilustrarse mejor mediante las ocurrencias 
del verbo adikéō, veamos algunos pasajes en los que aparece, comenzando por dos 
en los que se trata de inventariar posiciones ateas. Así, a partir de M IX 50, Sexto 
argumenta que respecto al problema de la existencia de dios hay dos posturas: los 
que defienden su existencia y los que la niegan. El grupo de los "negadores" incluye 
a Evémero, Diágoras de Melos, Pródico de Ceos, el ateo Teodoro y otros, como 
Critias (tío de Platón y uno de los Treinta Tiranos de Atenas) (M IX 51-54). 

 Al parecer, casi todos los ateos mencionados se adhirieron a una hipótesis 
"antropológica" e histórica para explicar por qué los seres humanos desarrollaron 
la idea de "dioses" y "religión" y, en consecuencia, de "piedad" y "justicia". Por 
ejemplo, Evémero parece haber conjeturado que los dioses no eran más que 
personas poderosas que fueron deificadas con el tiempo (M IX 51); Pródico pensaba 
que los seres humanos deificaban aquello que les beneficiaba, como el sol, la luna, 
los ríos, el trigo, etc. (M IX 52). Critias - tratado de forma especial por Sexto, que 
conserva de él un largo fragmento de unas 42 líneas - habría afirmado que la noción 
de "dios" fue inventada por los antiguos legisladores como una forma de infundir 
miedo al castigo a través de la observancia religiosa, ya que si existía la creencia en 
dios existiría la creencia en un juez supremo que vigilaría las acciones de las 
personas, impidiendo que actuaran injustamente (adikeĩn) y mal (M IX 54). En este 
grupo, la excepción es Diágoras de Melos, que en lugar de derivar su ateísmo de 
una conjetura antropológica sobre el origen de la creencia en los dioses, habría sido 
un tipo piadoso, creyente en la providencia divina, hasta que fue injustamente 
engañado por un perjuro (adikētheìs dè hypó tinos epiorkḗsantos; M IX 53.6) que no 
fue castigado, haciéndole revisar su creencia en la providencia, ya que la impunidad 
del perjuro resultaría de la inexistencia de la justicia divina, y esto porque no habría 
dios (M IX 53). 

 
21 Sobre la filosofía estoica del derecho como iusnaturalismo metafísico, véase: DITÃO et alii, 

2020; CANÇADO TRINDADE & CANÇADO TRINDADE, 2016; OLIVEIRA & 
TROTTA, 2021. 

22 Véase: KIRALY, 2012. 



 

 
Sexto	Empírico:	justicia	y	motivación	moral	

	

47 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

 Pero aunque en el tema de la existencia de Dios haya aproximadamente dos 
grupos, los defensores y los negadores, esto no significa que estos grupos sean 
uniformes. Así, en cuanto a los ateos, si bien es cierto que en este grupo hay 
pensadores cuyo ateísmo es el resultado de suposiciones históricas y antropológicas, 
o del pathos de la decepción, también los hay que aparentemente infirieron doctrinas 
ateas a partir de fundamentos filosóficos y proposiciones sobre la moral y la 
naturaleza, como Protágoras y Epicuro. 

 Por otro lado, en cuanto al grupo de defensores de la existencia de Dios, 
para Sexto estarían pensadores como Pitágoras, Empédocles, Sócrates, Platón, 
Aristóteles y los estoicos (M IX 64), que de diferentes maneras creen en la 
existencia de dios como resultado de la adhesión a una metafísica fundamental 
(stricto sensu). Pero también hay personas corrientes que creen en dios(es) sin que 
esto requiera una adhesión dogmático-metafísica, sino sólo porque se adhieren al 
nómos y al éthos de las comunidades en las que viven.  

 

5 Pirronismo sexteano y comunitarismo no metafísico 

Ante el hecho ineludible de que Sexto Empírico, pirrónico precavido como era, no 
defendía hipótesis, consciente de la contradicción performativa que esto supondría, 
los investigadores que examinan sus textos necesitan comprobar con frecuencia 
cuáles hipótesis quizás pasan indemnes por sus argumentos antitéticos, lanzados 
con el fin de provocar aporías, porque así son reveladas las hipótesis que en cierto 
modo Sexto avala, ya que no las destruye. En el caso de la aporía entre la existencia 
y la inexistencia de dios, ya sabemos que Sexto suspende el juicio porque considera 
que los argumentos son equipolentes (M IX 59; 137), lo que significa que para él no 
hay base teóricamente más sólida y más persuasiva tanto para creer como para no 
creer en la existencia de dios. Pero aunque no existan fundamentos teóricos para 
creer en dios, sabemos que Sexto admitió que existían y se llamó a sí mismo piadoso 
(PH III 2), y una de las motivaciones para esta admisión parece ser que estaba de 
acuerdo con los estoicos en que negar la existencia de dios conduciría 
potencialmente a las consecuencias, consideradas absurdas, de la impiedad y la 
injusticia. Sin embargo, a diferencia de los estoicos, para quienes la existencia de 
dios es un requisito metafísico que sustenta su iusnaturalismo (así como otros temas 
de su teología/física), para Sexto el absurdo es pragmático, no teórico; es decir: 
independientemente de cualquier metafísica subyacente, el único (aunque grave) 
problema con la suposición de la inexistencia de dios es pragmático, conduce a la 
injusticia, porque erosiona la religión cívica que da cohesión a las convenciones, 
causando anomia.  

 En este sentido, si es cierto que Sexto suspende el juicio sobre la 
existencia/inexistencia de dios, es porque está persuadido de tesis, pero 
equipolentes y mutuamente excluyentes. Así, si en cierto modo está dispuesto a 
conceder a los estoicos que postular esta inexistencia conduce al absurdo, también 
parece estar dispuesto a conceder a los ateos que tal vez la existencia de dios sea 
una invención cuyos orígenes puedan ser identificados en una investigación 
histórica. Y así, si ambas tesis tienen el mismo poder de persuasión, y no pueden 
coexistir, finalmente disuaden al escéptico de aceptar una sobre la otra. Como 
corolario, como en todas las ocasiones en que se produce la suspensión del juicio, al 
ser necesario algún criterio de actuación, Sexto recurre al criterio comunitario cuyo 
nómos y éthos se imponen como parte del horizonte fenoménico al que se adhiere el 
escéptico. 



	Rodrigo	Pinto	de	Brito	

	

48 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

 La filosofía pirrónica en su versión sexteana surge así como una suerte de 
defensa del sentido de comunidad - que pasa a entenderse como suficientemente 
madura para determinar autónomamente, es decir, desde dentro, las reglas de la 
vida comunitaria -, así como una suerte de defensa del propio sentido de autonomía, 
que lleva a no requerir el apoyo filosófico de los que se nombram "sabios" para 
parametrizar las acciones de los ciudadanos, pero que no rechaza el filosofar en el 
sentido de "investigar". 

 

Referencias Bibliográficas: 

Ário, D. (1999). Epitome of Stoic Ethics. Pomeroy, A. J. (trad.). Atlanta: Society of Biblical 
Literature. 

Ário, D. (2016). Epítome de ética Estoica, 2.7.5A-2.7.5B. BRITO, R. P.; DINUCCI, A. 
(trads.). In: Trans/Form/Ação, Marília, v. 39, n.2, pp. 255-274. 

Barnes, J. (2007). The Toils of Scepticism. Cambridge: CUP. 

Bolzani, R. (2012) Acadêmicos versus Pirrônicos. São Paulo: Alameda Editorial. 

Brito, R. P. (2013). A física da Stoá. In: Anais de Filosofia Clássica, vol. 7, n 14. 

Brito, R. P. (2013). Quadros conceituais do ceticismo anterior a Sexto Empírico. In: 
Prometeus, ano 6, número 12.  

Brito, R. P. (2016). Porque o estudo de Galeno pode contribuir para a compreensão 
de Sexto Empírico? In: Prometeus. vol. 9, ano 9, n 19, pp. 187-206. 

Brito, R. P. (2022). The Skeptical Dynamis and Its Pragmatic Possibilities. Amsterdã: 
Springer. 

Brito, R. P. (2023). Sobre a noção de linguagem subjacente ao ceticismo pirrônico sextiano: 
um estudo do livro I de Esboços Pirrônicos, de Sexto Empírico, acompanhado de 
tradução e de uma investigação teórico-metodológica. Tese apresentada como 
requisito para obtenção do título de Doutor em Linguística pela UFJF. Juiz de 
Fora. 

Brochard, V. (2009). Os céticos gregos. Conte, J (trad.). São Paulo: Odysseus. 

Burnyeat, M. (org.). (1983). The Skeptical Tradition. Berkeley: UC Press. 

Cançado Trindade, A. A.; Cançado Trindade, V. F. D. A. (2016) pré-história do 
princípio de humanidade consagrado no direito das gentes: o legado perene do 
pensamento estoico. In: Rev. Fac. Direito UFMG, Belo Horizonte, n. 69, pp. 69-
111. 

Cicero. (1913) De Officiis. With An English Translation. MILLER, W. (trad.). 
Cambridge. HUP.  

Cicero. (1999) Sobre la naturaleza de los dioses. ESCOBAR, A. (trad.) Madri: Gredos. 

Couissin, P. (1929). L'origine et révolution de l'ἐποχή. In: Revue des Études Grecques, 
tome 42, fascicule 198, pp. 373-397. 

Diógenes Laércio. (1987) Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. KURY, M. G. (trad.). 
Brasília: Editora UnB. 

Ditão, Y. P. P.; Cavalcante, A.; Gobetti, T. (2020). Por uma fundamentação filosófica 
dos direitos humanos na contemporaneidade: a superação dos obstáculos nas 
correntes concorrentes pela legitimação dos direitos humanos. In: DIGE – 
Direito Internacional e Globalização Econômica. ISSN: 2526-6284-v.7, n.7, pp. 216-
250. 

Floridi, L. (2002). Sextus Empiricus: The Transmission and Recovery of Pyrrhonism. 
Oxford: OUP.  



 

 
Sexto	Empírico:	justicia	y	motivación	moral	

	

49 
 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	31,	2025,	p.	39-49	-	ISSN	1981-4534 

Kiraly, C. L. (2012). Positivismo jurídico e ceticismo: elementos de ficção e acústica. 
In: CSOnline – Revista Eletrônica de Ciências Sociais, ano 6, ed. 14. 

Marcondes, D. (2019). Raízes da dúvida. Rio de Janeiro: Zahar. 

Oliveira, C. M. C. B.; Trotta, W. (2021). Estoicismo: a natureza como fundamento da 
lei. In: Cadernos Zygmunt Bauman, vol. 11, num. 26. 

Polito, R. (trad.). (2021). Aenesidemus of Cnossus: Testimonia. Cambridge: CUP. 

Popkin, R. (2023). The History of Scepticism: From Savonarola to Bayle. Oxford: OUP. 

Schmitt, C. B. (1972). Cicero Scepticus: A Study of the Influence of the Academica in the 
Renaissance. Amsterdã: Springer. 

Sexto Empírico. (2000). Outlines of Scepticism. Annas, J.; Barnes, J. (eds. & trads.) 
Cambridge: CUP. 

Sexto Empírico. (1933).Outlines of Pyrrhonism. BURY, R. G. (trad.). Loeb Classical 
Library. Cambridge: HUP. 

Sexto Empírico. (1935). Against the Logicians. BURY, R. G. (trad.). Loeb Classical 
Library. Cambridge: HUP. 

Sexto Empírico. (1936). Against the Physicists; Against the Ethicists. BURY, R. G. (trad.). 
Loeb Classical Library. Cambridge: HUP. 

Sexto Empírico. (1949). Against the Professors. BURY, R. G. (trad.). Loeb Classical 
Library. Cambridge: HUP. 

Sexto Empírico. (2005). Against the Logicians. BETT, R. (trad.). Cambridge: CUP. 

Sexto Empírico. (2012). Against the Physicists. BETT, R. (trad.). Cambridge: CUP. 

Sexto Empírico. (1997). Against the Ethicists. BETT, R. (trad.). Oxford: Clarendon 
Press. 

Sexto Empírico. (2018). Against Those in the Disciplines. BETT, R. (trad.). Cambridge: 
CUP. 

Sexto Empírico. (2013). Contra os retóricos. Brito, R. P.; Huguenin, R. (trads.). São 
Paulo: EdUNESP. 

Sexto Empírico. (2015). Contra os gramáticos. BRITO, R. P.; HUGUENIN, R. (trads.). 
São Paulo: EdUNESP. 

Sexto Empírico. (2018). Contra os astrólogos. BRITO, R. P.; HUGUENIN, R. (trads.). 
São Paulo: EdUNESP. 

Sexto Empírico. (2018). Esbozos pirrónicos (Biblioteca Clásica Gredos). CAO, A. G.; 
MUÑOZ DIEGO, T. ; CAVERO, J. B. (trads.). Barcelona: Gredos. 

Sexto Empírico. (1997). Contra los profesores. Libros I-VI (Biblioteca Clásica Gredos). 
CAVERO, J. B.; GUAL, C. G. (trads.). Barcelona: Gredos. 

Sexto Empírico. (2012). Contra los dogmáticos (Biblioteca Clásica Gredos). MONTIEL, 
J. F. M. (trad.). Barcelona: Gredos. 

Skvirsky, A. (2015). A introdução da dúvida no ceticismo no Renascimento. Tese 
apresentada como requisito para obtenção do título de Doutor em Filosofia pela 
PUC-Rio. Rio de Janeiro. 

Skvirsky, A. (2023). Academic Scepticism in Cicero’s De Natura Deorum. In: Sképsis: 
Revista de Filosofia. ISSN 1981-4534. Vol. XIV, N. 27, pp. 50-60. 


