Sképsis: Revista de Filosofia
ISSN 1981-4534
Vol. XVI, N. 32, 2025, p. 99-109

JOAQUIM DE FIORE: OS FRANCISCANOS

E AS FESTAS DO ESPIRITO SANTO

Jodo Lupi
Universidade Federal de Santa Catarina

E-mail: lupi@cfh.ufsc.br

Resumo: Quando Joaquim de Fiore (1145-1202), o Abade da Calabria, expds a doutrina
do conceito trinitdrio de Histoéria, ele defendeu uma ideia que viria a ser desenvolvida e
ter consequéncias até aos nossos dias, particularmente nos pafses de lingua portuguesa.
A primeira e decisiva influéncia foi nos frades franciscanos, os chamados “espirituais”,
que a adaptaram ao seu ideal de pobreza radical e aboligdo de hierarquia na Igreja. A
teoria da histéria do Abade Joaquim tornou-se realidade nas Festas do Divino Espirito
Santo, que em Portugal adquiriram caracterfsticas peculiares que ndo se encontram em
nenhuma outra nagio cristd. O Brasil recebeu as Festas do Divino através dos
imigrantes portugueses do arquipélago dos Agores, preservando-as até aos dias de hoje
e desse modo estendendo a vitalidade da filosofia medieval ndo apenas pelo culto do
Espirito Santo, mas também pela Teologia politica que lhe est4 associada. A utopia da
Nova Era de paz e fraternidade faz parte das Festas e constitul uma filosofia da cultura
brasileira.

Palavras-chave: Teoria da Histéria, paradigma trinitdrio, poder eclesiéstico,
fraternidade

Abstract: When Joachim de Fiore (1145-1202), the Abbot from Calabria, exposed the
doctrine of the trinitarian concept of History, he defended an idea that would have
consequences just till our days. Franciscan friars, named “the spirituals” adapted this
doctrine to an ideal of poverty and the abolishment of hierarchy in the Church. The
theory of History of the Abbot Joachim was made real in the Feasts of the Holy Ghost
which in Portugal took characteristics that cannot be found in any other Christian
nation. Brazil received the Feasts of the Divine through the immigrants of the
Portuguese Azorean Archipelago, preserving them till nowadays and thus extending
the vitality of Medieval Philosophy.

Keywords: Theory of History, Trinitarian paradigm, FEcclesiastical power,
Brotherhood.

1 A teoria da histéria de Joaquim de Fiore

Joaquim de Fiore (1145-1202), o Abade calabrés, desenvolveu uma doutrina
peculiar para a concep¢do da Histéria no Ocidente, mas também teve influéncia nas
ideias politicas e sociais.! O Abade produziu um ponto de partida seminal, mas foram
outros que o desenvolveram. Joaquim concebe o mundo e a histéria como recebendo
uma tripla manifestagio da Santissima Trindade. Cada Pessoa Divina se manifestou
em trés estdgios sucessivos. Primeiro Deus Pai presidiu a idade caracterizada pelo
Antigo Testamento; depois o Logos manifestou-se a si mesmo em Jesus Cristo e no
Novo Testamento, e na terceira idade, que comega no nosso tempo, o Espirito Santo
preside uma Nova Era de paz e fraternidade. Partindo do mistério central do

! Este artigo foi originalmente publicado com o titulo “Joachim de Fiore, the Franciscans and
the feasts of Holy Ghost” na revista Sententiae 44:2 (2025), p. 8-17. Agradecemos a revista ¢ a0
editor Oleg Khoma a autoriza¢io da publicagio do texto em portugués.

99

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Jodo Lupi

cristianismo, Joaquim desenvolveu uma idela que estava contida na prépria
Trindade: a progressiva revelagdo da Santissima Trindade. Contudo, considerando
que o Espirito Santo é o espirito da sabedoria e do amor, a sua revelagio traz consigo
uma tensdo de futuro.

O Espirito divino atuou sempre no mundo, na humanidade, e na histéria. A
diferenca estd em que na terceira fase da histéria havera um transbordar da
plenitude do Espirito. Ora, considerada sob o ponto de vista do paradigma
trinitdrio, a doutrina do abade Joaquim é irrefutdvel na sua ortodoxia, uma vez que
a Teologia da Santissima Trindade j4 estava ha muitos séculos consolidada pela
Patristica. O que Joaquim de Fiore afirmava, quer sobre a Unidade e a miitua
procedéncia das Trés Pessoas, quer sobre o modelo trinitdrio como modelo do mundo
nio podia sofrer reparos nem objec¢des. E, de fato, o Abade recebeu poucas censuras,
em vida, pelas suas doutrinas.

Tal como sugere a tese de doutorado do Professor Rossatto? importancia da
teologia trinitdria fica claramente assinalada pela necessidade de entender os
desenvolvimentos e consequéncias devido as atividades dos frades franciscanos e do
povo cristdo. O Abade Joaquim se aprofunda quando ele olha para a vida intra-
trinitdria em busca de melhor explanagio para a sua doutrina.

A teologia da histéria de Joaquim de Fiore assegura que os trés grandes
estdgios podem ser repartidos em perfodos menores, e, em cada estdgio, uma ordem
de eleitos prevalecerd sobre as outras. De acordo com o plano divino, no terceiro
estdgio, ou Era do Espirito, o clero sera inferior aos monges e submetido a eles, tal
como na idade anterior os casados estavam submetidos ao clero. O Abade Joaquim
diz que a Nova Era vai chegar, e que serd a era da paz e da fraternidade da qual
talaram os profetas de Israel, e que o Evangelho anunciou como o Reino de Deus.

Porém o Abade era cauteloso na exposicdo deste tema, e foram seus discipulos
que o afirmaram claramente. Uma parte importante das profecias sobre a missio
dos frades na Nova Era estd em textos pseudo-joaquimitas, como A Previsdo da
Sibila da Eritreia, Comentdrio a Jeremias, O Fardo dos Profetas e o Comentdrio a Isaias.

A ordem dos monges leva a imagem do Espirito Santo, o Amor Divino, porque
esta ordem ndo poderia desprezar o mundo e as coisas deste mundo se nio fosse
chamada pelo Amor Divino, e guiada pelo mesmo Espirito que guiou o Senhor no
deserto. Ela é chamada espiritual porque progride de acordo com o Espirito e nido
pela carne (Concordia 9, apud Lupi, 2003, p. 55).

Joaquim mostrou quantas geragdes serdo necessdrias até que chegue o tempo
da Idade do Espirito Santo, e seus discipulos calcularam a data na qual seriam
cumpridas as profecias do Abade. Conforme o que ele diz na Concordia a obra do
Espirito Santo serd revelada nos homens espirituais. Esta revela¢io, mesmo que
tenha tido figuras anteriores em certas pessoas, deve-se esperar que aconteca
principalmente no fim dos tempos, quando as promessas de Deus, que comegaram
em algumas pessoas, se realizardo em muitas. Esta é a promessa feita através do
profeta Joel, que anunciou: acontecerd nos Gltimos dias que eu derramarei o meu
Espirito sobre toda a carne, e os vossos filhos e filhas profetizardo. (Concordéncia
IL1, 7. Joel 8,1).

E a esses homens espirituais que serd confiada a interpretagdo e a compreensio
espiritual da revelagdo contida nos dois Testamentos (ib. II 1,8). Sobre eles o

2 Noeli Dutra Rossatto ¢ professor da Universidade Federal de Santa Matria, Estado do Rio
Grande do Sul, desde 1991. Seu primeiro texto sobre Joaquim de Fiore foi publicado em 1996,
e desde entdo assinou mais de setenta textos sobre esse tema no Brasil, Portugal, Espanha,
Italia, Alemanha, Argentina, Chile e os EEUU. Defendeu a tese de doutorado na Universidade
de Barcelona em 2000 (cf. 2000/2001) sendo otientador o professor Francesc Fortuny i Bonet.

100

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Joaquim de Fiore: os Franciscanos e as festas do Espirito Santo

Espirito distribuird os seus dons conforme quiser (ib.9) ou seja, ndo compete aos
homens, mas ao Espirito decidir quem ser4 eleito e inspirado.

Mas é preciso ainda explicar a consequéncia mais dramdtica e profética desta
ideia: O Evangelho Eterno. Diz Jodo no Apocalipse (14, 6-7): Vi entdo outro anjo voando
nos céus com o Evangelho Eterno e proclamando dqueles que vivem na terra, a todas as
nagoes e linguas e povos: temei a Deus e dai-lhe gléria porque a hora do seu julgamento
chegou.

Joaquim desenvolveu este aviso proclamando uma Nova Era na histéria da
Humanidade, sob a inspirag¢io do Espirito Santo. Porque é que, de acordo com o
Apocalipse, esta declaragdo chegou tdo longe, e porque é que ela aponta para uma
utopia de paz e fraternidade, e de justiga social? Nem tudo o que aconteceu estava
nos escritos do Abade Joaquim.

2 A recepcio das doutrinas de Joaquim de Fiore pelos Franciscanos

Francisco de Assis nunca pretendeu criar uma institui¢do nem uma ordem religiosa
sedentdria e estruturada. Ele queria viver o discipulado de Cristo e dos Evangelhos.
A sua Regra principal articula o seu modo de vida por meio de uma dramatica e
ascética pobreza e humildade (Lohr, 2001, p. 341-342). Mas a4 medida que o grupo
de discipulos crescia em nimero e se tornava maior criava-se a necessidade de novas
condigdes de vida coletiva, e algumas formas de organizacdo faziam-se desejar por
certos frades e impostas pelos Papas, incluindo regras escritas e a posse de bens
materiais e de dinheiro. Contudo uma cena muito particular dominava a imaginagéo
de alguns frades: Francisco nu em frente de seu pai, numa situagéo de rentincia total
abracando a pobreza numa atitude sem volta.

Todo o estilo de vida de Francisco e dos primeiros discipulos era uma critica
visivel ao mau exemplo dado pelo clero que negligenciava seus deveres pastorais.
Mas a Igreja hierdrquica conseguiu clerizalizar a ordem de Francisco. Isso criou
uma tensdo entre os objetivos iniciais de Francisco e seu estilo de vida e o
desenvolvimento posterior da Ordem, o que cedo levou a um movimento de
desaprovacido entre alguns frades. No Sul da Itdlia os zelanti protestaram: a estrita
fidelidade aos ideais de Francisco entrava em conflito com o que eles consideravam
o relaxamento dos conventuais.

A divisdo foi acirrada em 1254 pela publicagdo da Introdugdo ao Evangelho
Eterno, de Geraldo de Borgo San Donnino (c. 1210-1276), um comentdrio as trés
obras principais do Abade Joaquim de Fiore (114:5-1202), a saber: a Concordia Novi
ac Veteris Testamenti, o Psalterium decem chordarum e a Expositio in Apocalypsim. O
livro de Geraldo afirmava que os franciscanos eram os missiondrios da Nova Era
do Espirito Santo. Este fol o definitivo comego da grande controvérsia, que explodiu
entdo em torno da pobreza radical.

Quando em 1260 o governo da ordem ficou a cargo de Sdo Boaventura (alids
Jodo Fidanza, 1217- 1274) os dnimos se acalmaram, mas logo recrudesceram, em
1283, com a Bula Exultantes in Domino do Papa Martinho IV que confirmava a
possibilidade de reduzir os rigores da pobreza, e nodo os dnimos se tornaram
excitados. FFol o pretexto para a separagdo dos frades da estrita observancia que
receberam o nome de “espirituais”. Nessa altura a lideranca era constituida por
alguns tedlogos como Pedro de Jodo Olivi (1248-1298), Angelo Clareno (1247-
1337), Ubertino da Casale (1259-1329), e Jodo de Parma (1208-1289).

Para Ubertino o que mais importava ndo era a pobreza individual, mas a
coletiva, institucional, da Ordem, que deveria caracterizar a experiéncia de todos os
irmdos. A consequéncia imediata era a oposi¢do a organizacdo eclesidstica do seu
tempo, e a dentncia de que o propésito inicial de Francisco estava desativado.

101

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Jodo Lupi

Contudo, durante a polémica entre os franciscanos e as autoridades romanas os
te6logos do Papa estabeleceram claramente que a pobreza radical, tal como
entendida pelos espirituais, ndo estava fundamentada em argumentos nem da vida
de Cristo, nem na dos Apéstolos, nem sequer em regras e institui¢gdes mondsticas,
que eram geralmente moderadas. Os primeiros cristdos nfo praticavam nem
recomendavam a rentncia total aos bens terrenos; pelo contrério, esse tipo de
ascetismo podia ser encontrado entre cristdos separatistas como os encratitas, ou nos
escritos apdcrifos, como as Clementinas. Alguns seguidores e apoiadores da pobreza
radical foram considerados hereges, tal como Tatiano o Assirio (século II) e o
monge Peldgio (360-422). Isso certamente néo contribuiu para que a Igreja Romana
aceitasse esse tipo de pobreza. Deste modo, o ideal da estrita pobreza — néo ter nada
mais do que a roupa do corpo — deriva exclusivamente de Francisco de Assis.
Quando os seus discipulos defenderam a pobreza seus argumentos eram de pouco
valor perante as criticas e condenagdes que vinham das autoridades eclesidsticas.

A questdo principal no conflito entre os espirituais e os te6logos romanos ndo
era a pobreza, mas a oposicdo ao poder eclesidstico. Neste ponto os argumentos
franciscanos atacavam a centraliza¢do do poder da Igreja e tornaram-se mais
amplos, pois até os franciscanos moderados — que nio seguiam a pobreza radical -
vieram em apoio dos espirituais, definindo novas doutrinas sobre o poder e a
autoridade religiosas, mesmo até do poder papal (plenitudo potestatis) — William
Ockham (c. 1290-1850), John Duns Scottus (1265-1308) Pedro de Jodo Olivi e
outros, como Marsilio de Padua (1280-1343).

Fol assim que as condenagdes chegaram em pouco tempo; as perseguicoes
contra os espirituais chegaram na forma de repreensdes, condenacdes doutrinais,
excomunhdes, prisdo, e até morte na fogueira.

A primeira mencdo a pobreza dos frades vem na Constitui¢do Exivi de Paradiso,
e critica a interpretacdo rigorista do voto de pobreza feita por Pedro de Jodo Olivi;
mas ndo hd uma condenagio, apenas diz que o “julgamos presungoso e temerario”
(Denzinger 311). O ataque duro aos espirituais veio do Papa Jodo XXII e da
Constitui¢do Gloriosam Ecclesiam, de 23 de janeiro de 1318:

A mais famosa das condenagdes, que aparece inclusive no romance de Umberto
Eco, O Nome da Rosa, é o da Constitui¢do Cum inter nonnullos, de 12 de novembro de
1323, sobre os erros dos espirituais a respeito da pobreza de Cristo e os Apéstolos.
Expressamente diz a Constitui¢do que o erro é contra o que estd na Escritura, ao
afirmar que Jesus Cristo e os Apdstolos nio possufam nada de seu, ou dizer que
sobre as coisas que usavam ndo tinham direito de propriedade; e, por essas
afirmagdes, serem contra a Escritura sdo erroneas e heréticas. (Denzinger 315/316).
Luis Alberto De Boni, outro pesquisador brasileiro, comenta:

Transcorridos cem anos apés a aprovagdo da Regra o papa riscava da
ortodoxia a utopia de Francisco de Assis (...). A ordem corria o risco de ser
escorchada da Igreja (...). O rancoroso pontifice, baixando a linguagem a
um nivel inadmissivel para um papa. (De Boni 42-43)

Contudo a controvérsia sobre o poder civil e religioso néo foi o tnico efeito
colateral que se originou nos argumentos da pobreza, porque outros efeitos
ocorreram, e deles o principal é um culto peculiar ao Espirito Santo.

3 A doutrina joaquimita sobre o Espirito Santo e as Festas do Divino em
Portugal

102

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Joaquim de Fiore: os Franciscanos e as festas do Espirito Santo

O Brasil recebeu de Portugal um legado joaquimita especial — de fato muito
diferente de outros tipos de manifesta¢des do joaquimismo, porque é sobretudo
popular e ndo é académica, mas religiosa. Contudo, nos dias de hoje alguns
pesquisadores, como Noeli Dutra Rossatto, estdo estudando o assunto como tema
académico.

O legado joaquimita em Portugal consiste numa manifesta¢do cultural-
teolégica e ideolégica que tem pelo menos trés aspectos importantes: uma
celebragio religiosa (as Festas do Divino), a fraternidade ou irmandade que é uma
organizagdo social complexa, e as poesias, discursos e sermdes que expressam as
idelas basicas deste complexo cultural: a chegada da Nova Era, presidida pelo
Espirito Santo, e dominada pela fraternidade, o amor, a auséncia de leis e de poder
social (anarquia).

De acordo com a tradi¢do as Festas em Portugal foram criadas pela rainha
Santa Isabel (1270-1836) casada com Dom Dinis (1279-1325) rei de Portugal, numa
igreja franciscana em Alenquer (vila ndo longe de Lisboa) no final do século XIII
(por volta de 1295). Ndo existem documentos contemporaneos desse fato, mas ha
muitos indicios que asseguram a sua probabilidade. Os primeiros documentos
relatando a origem das Festas sdo do século XVII.

Alenquer era tradicionalmente propriedade das rainhas ou das infantas (as
filhas dos reis), como um meio de lhes garantir recursos financeiros para seus gastos
pessoais. Em 1222 a anterior proprietdria de Alenquer, a infanta Dona Sancha
(1189-1229), irmd do avdé de Dom Dinis, convidou os franciscanos (ainda em vida
de Francisco) para ocupar o seu paldcio em Alenquer e transformé-lo em convento.
Nessa altura ja havia em Portugal alguns frades franciscanos, que tinham chegado
em 1217, sendo um eles chamado Zacarias. Pouco depois, em 1220, Francisco
admitiu Fernando de Bulhdes no seu grupo; ele era nascido em Lisboa (1191),
mudou o nome para Anténio, e foi o primeiro doutor em teologia da ordem. IFoi
notével como pregador. Morreu em Padua em 1231. FFoi assim que as relagdes entre
o Reino de Portugal e a ordem franciscana tornaram-se importantes e
diversificadas. Em 1280 a rainha Beatriz, mulher do rei D. Afonso III de Portugal,
mée de Dom Dinis e proprietaria de Alenquer, financiou a construcdo de uma igreja
e a ampliagdo do convento. Crescia o niimero de frades franciscanos em Portugal, e,
sendo eles (pelo menos alguns) da tendéncia dos espirituais, as ideias de Joaquim de
Fiore chegaram a Portugal.

Mas o complexo de ideias e ideais joaquimita chegou também por outras vias.
Isabel, que casou com Dom Dinis, era filha dos reis de Aragfo, conhecera Arnau de
Vilanova (1240-1311), discipulo do Abade Joaquim, em Barcelona, e j4 como rainha
de Portugal manteve com ele alguma correspondéncia. Arnau era médico, astrélogo
e teblogo, e conselheiro dos reis de Aragdo. Por essa altura a Coroa de Aragio
mantinha um pequeno império disperso pelo litoral do Mediterraneo, incluindo a
Calébria, e outros lugares, como Montpellier, onde o culto do Espirito Santo era
importante.

O rei Dom Dinis foi um politico diferente dos seus predecessores. Seu tio, o rei
Dom Sancho II (1209-1248) teve desentendimentos com os bispos, e foi deposto
pelo Papa Inocéncio IV em 1247. Menos de cinquenta anos depois seu sobrinho
Dinis teve semelhantes disputas com o clero, mas permaneceu no poder. As
circunsténcias ndo eram as mesmas, e por toda a Europa os reis mantinham uma
politica de concentragio de poder, contra os nobres e o clero. Além disso Dom Dinis
foi o primeiro rei portugués que nio foi obrigado a combater os mouros: seu pai
Dom Afonso III (1210-1279) expandiu o territdrio até ao extremo sul, expulsou os
mouros, e incorporou o Algarve ao reino. Dom Dinis foi um rei pacifico, dedicou-se
amelhorar a agricultura (seu cognome é o lavrador), fundou a primeira universidade
portuguesa (os Estudos Gerais de Lisboa), foi protetor das artes, e ele mesmo

103

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Jodo Lupi

musico e poeta. Assim o casal real estava preparado para criar uma genuina
ideologia portuguesa, baseada nas ideias de Joaquim de Fiore, e nas contribui¢des
dos franciscanos.

Por esse tempo (segunda metade do século XIII) em algumas regides da
Cristandade, foram criadas e floresceram as irmandades do Espirito Santo,
dedicadas sobretudo a manter hospitais para os pobres e a outras obras de caridade.
Todas essas obras tinham origem na devogdo popular, e seus membros eram
exclusivamente pessoas leigas. Uma irmandade deste tipo estava em atividade em
Alenquer, com o apoio da Rainha Santa.

O culto e a procissdo eram organizados por um casal de leigos, os Mordomos;
o principal ator era um menino, ou um pobre pedinte, e seu titulo era Imperador; os
simbolos do Espirito Santo eram (continuam sendo ainda hoje) além da pomba, a
coroa imperial e o cetro. Os bispos nio entravam nas cerimonias, e 0s parocos eram
convidados a celebrar a Missa e logo dispensados. Devemos mencionar que o
Imperador dos Romanos, isto é, o Imperador do Sacro Império Romano Germaénico,
tradicionalmente vivia em oposi¢io ao Papa (Lertora Mendoza, 2010, p. 132-134).
A énfase politica das festas portuguesas do Espirito Santo é muito mais forte do que
no culto ao Espirito Santo em outras partes da Cristandade.

De Portugal continental as irmandades do Espirito Santo se expandiram para
o arquipélago dos Acgores, no meio do oceano Atlantico Norte, e daf para as
Américas, Norte e Sul, e para outras regides para onde quer que os agorianos
migrassem. Mas em todo o mundo as Festas preservam a mesma estrutura e as
ideias que estavam presentes em Alenquer em 1295.

As irmandades, particularmente nos Agores, tém um poder difuso e intrincado,
tipicamente anarquista, e se posicionam, como um poder laico, perante o clero.
Como dizem os agorianos: “as Festas do Espirito Santo sido do povo, nio da Igreja”
(eclesidstica). Este tem sido um dos tragos mais relevantes e mais presentes em toda
a parte, sobretudo nos Agores e no Brasil — parece, porém, que nas Grandes Festas
nos Estados Unidos, o povo é mais tolerante com a presenca dos bispos.

Mas a questdo da pobreza radical permanece importante nestes contextos. Se
nio fosse a controvérsia e as condenagdes o problema politico ndo seria tdo
premente, e a sua influéncia no culto do Divino ndo seria tdo evidente.

4 A Utopia da Nova Era

Tal como celebrada atualmente em todos os lugares do mundo aonde o povo dos
Acores se instalou, e particularmente no Brasil, as Festas do Divino evidenciam
diversos tragos comuns, que nio se alteram, e de modo notavel uma doutrina
claramente definida em conceitos fortes. Mas o que nos faz pensar em alto nivel e
nos causa admiragio, é a fidelidade das Festas, dos seus organizadores, das
irmandades e dos mordomos, e dos participantes, a doutrina original da Idade
Meédia. E isso que nos enche de respeito e consideragdo. Sete séculos ndo
perturbaram nem alteraram as caracteristicas fundamentais da mensagem do
Espirito Santo, tal como as festas dos agorianos nos transmitiram. E por esse
relevante motivo que alguns estudiosos de Portugal e do Brasil consideram os
organizadores das I'estas, e o povo dos Acores em geral, como de fato feoforo —
inspirado, possuido e portador do Espirito Santo.

3 O Estado do Maranhio comemora os 400 anos da imigragio de agorianos para o Estado. E,
pois, uma imigra¢ao mais antiga, do que a de Santa Catarina (1748-52) porém menos conhecida,
embora também 14 se cultivem e realizem o culto e as festa do Divino Espirito Santo. Entre
outros motivos essa diferenca pode ser devida a atuagdo do Nucleo de Estudos Agorianos da

104

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Joaquim de Fiore: os Franciscanos e as festas do Espirito Santo

Mas a festa ainda ndo acabou.

A utopia joaquimita, transmitida, adaptada e de algum modo ampliada pelos
espirituais, trouxe ao Brasil a profecia de uma Nova Era que esta chegando, quando
os homens espirituais tomardo o lugar dos eclesidsticos. Este ideal, ainda que
expresso de modo discreto, assume um significado mais amplo quando entra em
contato com outras expectativas escatolégicas e proféticas. O retorno do rei oculto
Dom Sebastido (1554-1575) que desapareceu numa batalha no Norte de Africa, é
uma expectativa utdpica presente em ambos os pafses, e conhecida como
Sebastianismo. Préximo a ela estio as famosas trovas, ou baladas, do Bandarra, o
profeta e sapateiro de uma pequena vila portuguesa (c. 1500-1550). Tanto Bandarra
como o sebastianismo profetizaram a salvacdo de Portugal, e ambos sdo ainda hoje
conhecidos e vivos no Brasil.

Outro antncio profético, ou proclamacgio de uma utopia chegou ao Brasil com
o teblogo e pregador jesuita Anténio Vieira (nascido em Lisboa em 1608) que viveu
amaior parte da sua vida no Brasil. A sua Histéria do Futuro e outros textos expdem
as ideias proféticas do andncio do Quinto Império (Rossatto 2003, 39). Conhecido
como o pregador mais importante na lingua portuguesa em todos os tempos, seus
argumentos retéricos levantaram ideais e sentimentos que corroboraram a difusio
do joaquimismo. O Quinto Império, cuja sede supostamente seria em Lisboa, viria
a ser o ultimo império universal cristdo.

Séo estes os fatos e doutrinas acerca da profética e utépica Nova Era no Brasil,
resta explicar como é que, de certo modo, funcionam como uma espécie de filosofia
nacional.

Joaquim, os Espirituais, Bandarra e o sebastianismo, e Vieira representam as
vérias faces e contribui¢des de uma ampla ideologia brasileira, caracterizada pela
sua natureza profética. Como profetas eles desafiaram as instituicdes e as
hierarquias de modo firme, coerente e continuo, incorporando na sua esséncia uma
clara atitude anarquista. A ideologia de Joaquim e de Ubertino, que assegura que os
monges e o povo leigo vdo ultrapassar os sacerdotes, tem raizes profundas, embora
nem sempre evidentes, nas crencas populares brasileiras, particularmente em certas
celebragdes como as Festas do Divino e o Mastro da Primavera (disfarcado de
devogdo aos santos) de origem claramente pré-cristd, onde o povo leigo quer
comemorar as suas devogdes tradicionais.

Quando realizamos e participamos numa Festa do Divino Espirito Santo
estamos congregando uma comunidade, celebrando o Pentecostes, comendo em
fraternidade, pregando a paz entre os homens, elevando as pessoas comuns a
dignidades espirituais. Mas fazemos muito mais do que isso, porque nas palavras
do Abade Joaquim nés subimos ao alto da montanha e daqui, do meio da Festa do
Divino, contemplamos e compreendemos toda a Histéria da humanidade. Daqui nés
vemos nio s6 que alguns de nds foram escolhidos para cumprir a plenitude
espiritual, mas também que todos fomos chamados a cumprir a plenitude da
Histéria. Ndo o fim da Histéria no sentido politico e profano, mas a sua perfei¢do
no sentido da missdo de paz e fraternidade, de superagdo de todas as barreiras e
regras, para viver segundo o amor e o Espfirito. IFoi nesta perspectiva que Agostinho
da Silva, Anténio Quadros, e muitos outros intelectuais portugueses consideraram
que a didspora acoriana foi teéfora, isto é, portadora da imagem e da plenitude
divinas. E uma ideologia fortemente teolégica? Certamente, mas de relevante
influéncia sobre a teoria da histéria, e sobre ideias politicas e éticas.

Vamos tomar um exemplo de outra nag¢do. Em 1986 os agorianos e seus
descendentes nos Estados Unidos decidiram realizar a festa do Espirito Santo como

Universidade Federal de Sant Catarina — mais um ponto a acrescentar a importancia académica
das ideias de Joaquim de Fiore no Brasil.

105

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Jodo Lupi

a maior do mundo. Convidaram todas as irmandades, suas bandeiras e insignias de
todo o pafs e do Canadd para se encontrarem na cidade de Fall River,
Massachussets, onde a maioria da populagdo é de descendentes de acorianos.
Celebraram uma festa imensa, e o sucesso fol tdo notavel que repetiram a festa todos
os anos, como se dissessem ao mundo: “esta é a declaragio da nossa didspora, onde
todos somos irmfos e irmds, a ninguém falta nada, porque estamos sob a prote¢io
do Espirito Santo” (Braga, Medeiros, 1993, p. 5-7).

As Festas do Divino nem sempre foram bem aceitas nos meios eclesidsticos.
Também nio o foram as préprias ideias de Joaquim de Fiore. Um dos aspectos mais
polémicos das Festas, que desde o inicio se tornou um alvo preferencial da ortodoxia
catélica é a questdo da ndo-participagio do clero (ordo clericorum), uma vez que o
terceiro estdgio da Histéria deveria pertencer aos monges (ordo monachorum). Esta
pratica pode ser que tenha sido mantida desde o inicio pela interpretacdo radical da
tradi¢do joaquimita por parte dos franciscanos espirituais desde o final do século
XIII. Esta interpretagio, censurada pela Comissdo de Agnani, mostrou o confronto
entre o clero e a vida mondstica. Contudo o radicalismo franciscano tem seus
fundamentos nas palavras do préprio Joaquim de Fiore. Na Concérdia (56 d)
escreveu o Abade que o primeiro estdgio, atribuido ao Pai, deveria pertencer a
ordem dos casados (ordo coniugatorum); no segundo, atribuido ao Iilho, comanda a
ordem dos clérigos (ordo clericorum), e que a ordem dos monges (ordo monachorum)
predominaria no terceiro. Isso explica porque, até hoje, a direc¢do e a organizagdo
das festas do Divino explicitamente evitam o controle clerical (Rossatto, 2016, p.
146).

5 Uma filosofia brasileira

Existe algo como um “joaquimismo brasileiro” que seria uma filosofia
especificamente brasileira? Talvez ainda ndo, mas nio estd longe de o ser. Primeiro
porque o joaquimismo no Brasil é uma ideia filoséfico/teolégica que “contribui para
a auto-compreensio de uma identidade nacional e que tem o Brasil como seu objeto”
(Marques, 2024, p. 57). Mais ainda, se tomamos em consideragio que o intelectual
brasileiro Paulo Freire é “o terceiro intelectual mais citado no mundo” (Marques,
2024, p. 68) e a sua obra é, de modo significativo, uma ideia que provém da academia
e val para a educac¢do do povo comum, também podemos dizer que a Teologia de
Joaquim de Fiore vem da Filosofia Medieval para a utopia popular do povo
portugués e brasileiro, influenciando as caracteristicas dos filésofos brasileiros que
estdo conectados a cultura popular.

Alguns intelectuais acreditam que a cultura brasileira estd, de certo modo, a
nio ter uma filosofia prépria. Silvio Romero (1851-1914) defendeu, e seus
seguidores ainda afirmam, que os intelectuais e pesquisadores brasileiros estido
obrigatoriamente reduzidos a escrever comentarios sobre filosofias alheias
importadas (Aquino, 2024). Esta opinido é muito semelhante a de certos professores
de destaque da Universidade de Sdo Paulo, a de mais alto nivel do pafs, até ha poucos
anos.

Apesar de que as respostas ndo sio conclusivas podemos ao menos lembrar que
o Brasil é parte, ou uma extensio ultramarina, da Civilizagido Ocidental. Quando um
professor brasileiro interpreta um filésofo europeu, ele, ou ela, estd trabalhando
sobre algo que é seu, ou sua parte numa heran¢a comum. Outra resposta, de acordo
com Rossatto (2016 e 2021) é que as ideias de Joaquim de Fiore e a simbologia do
Espirito Santo se originaram na Europa, mas se tornaram realmente brasileiras com
a contribuigio do profeta luso-brasileiro Anténio Vieira.

Talvez alguém possa colocar obje¢des ao fato de o joaquimismo e suas
variantes e desenvolvimentos ndo sejam propriamente Filosofia, mas uma ideologia

106

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534



Joaquim de Fiore: os Franciscanos e as festas do Espirito Santo

teolégica, ou um sermio profético. Mas aqueles que defendem que o joaquimismo é
uma filosofia brasileira peculiar pensam que o ponto de vista de kantianos e
hegelianos segundo o qual a filosofia é um produto da razdo com alcance universal,
a mesma para todo o mundo, estdo completamente fora do atual contexto, e nido
podem mais ser aceitos. O conceito de racionalidade, e, portanto, o de filosofia, é
hoje muito mais amplo e diversificado. Ndo é por acaso que a principal légica
paraconsistente, como expressio e estrutura da filosofia, foi criada por um professor
brasileiro, Newton Carneiro Affonso da Costa (1929-2024), 16gico, matemético e
fil6sofo, que deixou claro que podemos raciocinar e argumentar de forma
consistente e coerente sem observar estritamente o principio aristotélico da néo-
contradigio.

O Brasil herdou de Portugal uma concepgdo prépria da Era do Espirito Santo,
em estreita relagdo com as doutrinas do Abade Joaquim e a cultura popular, reflexo
de uma imagem, ou complexo de ideias, que a Filosofia Medieval enviou para as
Américas. Mas é uma concepc¢do da Histéria que teve sua origem na Filosofia
Medieval, e esta ndo é uma 4rea da Filosofia que desperte muito entusiasmo nas
universidades: os departamentos e cursos de Filosofia tém geralmente poucos
pesquisadores dedicados a ela. Por outro lado, uma vez que seu fundamento se
baseia nas culturas medievais, o joaquimismo tem uma proximidade notével com a
cultura popular do Brasil, sobretudo da Regido Nordeste, onde a criatividade — néo
s6 a popular, mas eventualmente também a erudita — mostra tragos medievais bem
nitidos (Rossatto, 2021).

Para concluir: a cultura popular estd apta a receber de forma correta as
expressoes filoséficas? E inclui-las no seu préprio corpo de ideias e praticas? E ainda
poder exprimi-las sem diminuir ou distorcer a sua real natureza filoséfica? Esta
questdo tem semelhanga com a anterior acerca da racionalidade da filosofia: as
pessoas comuns pensam de modo correto mesmo no meio rural, e o saber popular
sobre o ambiente e sua fauna e flora é bem objetivo, embora diferente das ciéncias
urbanas e positivas. Quem ndo aceita estas consideragdes talvez nunca tenha
conversado atentamente com homens ou mulheres do meio rural. Quem, como
Lévy-Bruhl (1857-1939) o estudou a distancia, como um antropdlogo de poltrona,
e pensa que as culturas nio-ocidentais e ndo-urbanas sio pré-légicas (Lupi 1994)
tém um ponto de vista completamente distorcido.

Referéncias

AQUINO, J. K. S. A desqualificagdo da filosofia brasileira. 4 Terra é Redonda, 2024.
Disponivel em: https://aterraeredonda.com.br/a-desqualificacao-da-filosofia-
brasileira/. Acesso em: julho de 2025.

BALIS-CREMA, F. S. Gli Spirituali tra gioachimismo e responsabilita escatologica. In:
Chi erano gli spirituali: atti del III convegno internazionale, Assisi, 16—18 ottobre
1975. Assisi: Societa Internazionale di Studi Francescani, 1976. p. 145—179.

BRAGA, H. T.; Medeiros, J. L. (Coord.). Em louvor do Divino: grandes festas do Divino
Espirito Santo da Nova Inglaterra. 1993. Disponivel em:
https://www.grandesfestas.org/. Acesso em: julho de 2025.

CosTA, M. A. M. C. O poder e as irmandades do Espirito Santo. Lisboa: Rei dos Livros,
1999.

DE BoNI, L. A. O debate sobre a pobreza como problema politico nos séculos XIII e
XIV. Patristica et Mediaevalia, v. 19, p. 23-50, 1998. Disponivel em:
https://repositoriosdigitales.mincyt.gob.ar/vufind/Record/Filo_a09457308ttefo
a594:30661f5ddb334e. Acesso em: julho de 2025.

107

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534


https://aterraeredonda.com.br/a-desqualificacao-da-filosofia-brasileira/
https://aterraeredonda.com.br/a-desqualificacao-da-filosofia-brasileira/
https://www.grandesfestas.org/

Jodo Lupi

DE BoNT, L. A;; Pich, R. H. (Org.). 4 recep¢do do pensamento greco-romano, drabe e judaico
pelo Ocidente medieval. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004.

DENZINGER, H. Compéndio dos simbolos, definigbes e declaragoes de fé e moral. Ed. por P.
Hiinermann. Sao Paulo: Paulinas; Loyola, 2015.

FAHLBUSCH, E. et al. (Ed.). The encyclopedia of Christianity, vol. 1-5. Trad. G. W.
Bromiley. Grand Rapids: Eerdmans; Brill, 2001.

FALBEL, N. Joaquim de Fiore: apocalipticismo e escatologia nos séculos XIII e XIV.
Scintilla, v. 7, n. 2, p. 6586, 2010.

GANDRA, M. J. O Império do Espirito Santo na regido de Tomar e dos Templdrios. Lisboa:
Estar, 2000.

LEAL, J. Nagdo e império: Agostinho da Silva e as Festas do Espirito Santo. Prdtica da
Historia, n. 4, p. 75111, 2017.

LERTORAMendoza, C. A. Los espirituales y la politica imperial. Sczntilla, v. 7, n. 2, p.
127-145, 2010.

LoHR, W. A. Francis of Assisi. In: Fahlbusch, E. et al. (Ed.). The encyclopedia of
Christianity. Grand Rapids: Eerdmans; Brill, v. 2, p. 341342, 2001.

Lury, J. E. Lévy-Bruhl: a pré-légica e o irracional. Revista Portuguesa de Filosofia, v. 50,
n. 1/3, p. 221-230, 1994

Lury, J. E. As Festas do Divino Espirito Santo. In: Anais do Congresso de Historia e
Geografia de Santa Catarina. Florianépolis: CAPES/MEC, p. 747-784, 1997.

LupL J. E. A doutrina de Joaquim de Fiore sobre o Espirito Santo. In: Rossatto, N. D.
(Org.). O simbolismo das Festas do Divino Espirito Santo. Santa Maria: UFSM, p. 47—
58, 2008.

MACHADO, H. A ; Franc¢a, G. M. Diciondrio de histéria de Portugal ilustrado, v. 1-2 Lisboa:
Circulo de Leitores, 1982.

MARQUES, L. A. Perspectives on Brazilian philosophy in the last century. Sententiae, v.
43, n. 2, p. 55—71, 2014. DOI: https://doi.org/10.31649/sent43.02.055

QUEIROZ, M. L. P. O campesinato brasileiro. Petrépolis: Vozes, 1976.

ROSSATTO, N. D. Hermenéutica e leitura da histéria em Joaquim de Fiore. Veritas, v.
48, n. 8, p. 513-528, 1998. DOL: 10.15448/1984-6746.1998.3.35425.

ROSSATTO, N. D. El circulo trinitdrio: la construccién y la historia en Joaquin de Fiore.
Barcelona: Universitat de Barcelona, 2000—2001.

ROSSATTO, N. D. O Abade Joaquim e a Nova Era do Espfrito. In: Rossatto, N. D. (Org.).
O stmbolismo das Festas do Divino Espirito Santo. Santa Maria: UFSM, 2003. p. 33—
46.

RossATTO, N. D. L’abate Gioacchino e la “festa del divino”: una celebrazione luso-
brasiliana dell'Eta dello Spirito. Bollettino del Centro Internazionale di Studi
Gioachimiti — Dedalo, v. 18—19, p. 178—185, 2004—2005.

RoSsATTO, N. D. Letra, verbo e espirito: Joaquim de Fiore e a questdo judaica. In: De
Boni, L. A;; Pich, R. H. (Org.). 4 recep¢do do pensamento greco-romano, drabe e judaico
pelo Ocidente medieval. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004.

ROSSATTO, N. D. A reformulagdo da relagdo entre a vida e a regra franciscana.
Franciscanos, 2015. Disponivel em: https://franciscanos.org.br/noticias/a-
reformulacao-da-relacao-entre-a-vida-e-a-regra-franciscana.html  Acesso em:
julho de 2025.

ROSSATTO, N. D. Utopia, histéria e profecia: o joaquimismo como filosofia do Brasil.
Argumentos — Revista de Filosofia, v. 13, n. 25, p. 185-198, 2020. DOI:
10.36517/Argumentos.25.61499.

108

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534


https://doi.org/10.31649/sent43.02.055
https://franciscanos.org.br/noticias/a-reformulacao-da-relacao-entre-a-vida-e-a-regra-franciscana.html
https://franciscanos.org.br/noticias/a-reformulacao-da-relacao-entre-a-vida-e-a-regra-franciscana.html

Joaquim de Fiore: os Franciscanos e as festas do Espirito Santo

ROSSATTO, N. D.; De Martini, M. The utopia of the divine in Luso-Brazilian culture:
Joachim of Fiore and Ariano Suassuna’s 4 Pedra do Reino. Portuguese Literary and
Cultural Studies, n. 26, p- 142—169, 2016. DOI:
https://doi.org/10.62791/skd9b228

SELGE, K. V. Franciscans. In: Fahlbusch, E. et al. (Ed.). The encyclopedia of Christianity,
v. 2. Trad. G. W. Bromiley. Grand Rapids: Eerdmans; Brill, p. 842—345, 2001.

109

Sképsis: Revista de Filosofia, vol. XVI, n. 32, 2025, p. 99-109 - ISSN 1981-4534


https://doi.org/10.62791/skd9b228

