
Sképsis:	Revista	de	Filosofia	
ISSN	1981-4534	
Vol.	XVI,	N.	32,	2025,	p.	99-109	

	

99 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

JOAQUIM DE FIORE: OS FRANCISCANOS 

E AS FESTAS DO ESPÍRITO SANTO 

 
João Lupi 

Universidade Federal de Santa Catarina 
E-mail: lupi@cfh.ufsc.br  

 
 
 
Resumo: Quando Joaquim de Fiore (1145-1202), o Abade da Calábria, expôs a doutrina 
do conceito trinitário de História, ele defendeu uma ideia que viria a ser desenvolvida e 
ter consequências até aos nossos dias, particularmente nos países de língua portuguesa. 
A primeira e decisiva influência foi nos frades franciscanos, os chamados “espirituais”, 
que a adaptaram ao seu ideal de pobreza radical e abolição de hierarquia na Igreja. A 
teoria da história do Abade Joaquim tornou-se realidade nas Festas do Divino Espírito 
Santo, que em Portugal adquiriram características peculiares que não se encontram em 
nenhuma outra nação cristã. O Brasil recebeu as Festas do Divino através dos 
imigrantes portugueses do arquipélago dos Açores, preservando-as até aos dias de hoje 
e desse modo estendendo a vitalidade da filosofia medieval não apenas pelo culto do 
Espírito Santo, mas também pela Teologia política que lhe está associada. A utopia da 
Nova Era de paz e fraternidade faz parte das Festas e constitui uma filosofia da cultura 
brasileira. 

Palavras-chave: Teoria da História, paradigma trinitário, poder eclesiástico, 
fraternidade 
 

Abstract: When Joachim de Fiore (1145-1202), the Abbot from Calabria, exposed the 
doctrine of the trinitarian concept of History, he defended an idea that would have 
consequences just till our days. Franciscan friars, named “the spirituals” adapted this 
doctrine to an ideal of poverty and the abolishment of hierarchy in the Church. The 
theory of History of the Abbot Joachim was made real in the Feasts of the Holy Ghost 
which in Portugal took characteristics that cannot be found in any other Christian 
nation. Brazil received the Feasts of the Divine through the immigrants of the 
Portuguese Azorean Archipelago, preserving them till nowadays and thus extending 
the vitality of Medieval Philosophy. 

Keywords: Theory of History, Trinitarian paradigm, Ecclesiastical power, 
Brotherhood. 

 

1 A teoria da história de Joaquim de Fiore 

Joaquim de Fiore (1145-1202), o Abade calabrês, desenvolveu uma doutrina 
peculiar para a concepção da História no Ocidente, mas também teve influência nas 
ideias políticas e sociais.1 O Abade produziu um ponto de partida seminal, mas foram 
outros que o desenvolveram. Joaquim concebe o mundo e a história como recebendo 
uma tripla manifestação da Santíssima Trindade. Cada Pessoa Divina se manifestou 
em três estágios sucessivos. Primeiro Deus Pai presidiu a idade caracterizada pelo 
Antigo Testamento; depois o Logos manifestou-se a si mesmo em Jesus Cristo e no 
Novo Testamento, e na terceira idade, que começa no nosso tempo, o Espírito Santo 
preside uma Nova Era de paz e fraternidade. Partindo do mistério central do 

 
1 Este artigo foi originalmente publicado com o título “Joachim de Fiore, the Franciscans and 

the feasts of Holy Ghost” na revista Sententiae 44:2 (2025), p. 8-17. Agradecemos à revista e ao 
editor Oleg Khoma a autorização da publicação do texto em português. 



João	Lupi 

100 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

cristianismo, Joaquim desenvolveu uma ideia que estava contida na própria 
Trindade: a progressiva revelação da Santíssima Trindade. Contudo, considerando 
que o Espírito Santo é o espírito da sabedoria e do amor, a sua revelação traz consigo 
uma tensão de futuro. 

O Espírito divino atuou sempre no mundo, na humanidade, e na história. A 
diferença está em que na terceira fase da história haverá um transbordar da 
plenitude do Espírito. Ora, considerada sob o ponto de vista do paradigma 
trinitário, a doutrina do abade Joaquim é irrefutável na sua ortodoxia, uma vez que 
a Teologia da Santíssima Trindade já estava há muitos séculos consolidada pela 
Patrística. O que Joaquim de Fiore afirmava, quer sobre a Unidade e a mútua 
procedência das Três Pessoas, quer sobre o modelo trinitário como modelo do mundo 
não podia sofrer reparos nem objeções. E, de fato, o Abade recebeu poucas censuras, 
em vida, pelas suas doutrinas. 

Tal como sugere a tese de doutorado do Professor Rossatto2 importância da 
teologia trinitária fica claramente assinalada pela necessidade de entender os 
desenvolvimentos e consequências devido às atividades dos frades franciscanos e do 
povo cristão. O Abade Joaquim se aprofunda quando ele olha para a vida intra-
trinitária em busca de melhor explanação para a sua doutrina. 

A teologia da história de Joaquim de Fiore assegura que os três grandes 
estágios podem ser repartidos em períodos menores, e, em cada estágio, uma ordem 
de eleitos prevalecerá sobre as outras. De acordo com o plano divino, no terceiro 
estágio, ou Era do Espírito, o clero será inferior aos monges e submetido a eles, tal 
como na idade anterior os casados estavam submetidos ao clero. O Abade Joaquim 
diz que a Nova Era vai chegar, e que será a era da paz e da fraternidade da qual 
falaram os profetas de Israel, e que o Evangelho anunciou como o Reino de Deus. 

Porém o Abade era cauteloso na exposição deste tema, e foram seus discípulos 
que o afirmaram claramente. Uma parte importante das profecias sobre a missão 
dos frades na Nova Era está em textos pseudo-joaquimitas, como A Previsão da 
Sibila da Eritreia, Comentário a Jeremias, O Fardo dos Profetas e o Comentário a Isaías. 

A ordem dos monges leva a imagem do Espírito Santo, o Amor Divino, porque 
esta ordem não poderia desprezar o mundo e as coisas deste mundo se não fosse 
chamada pelo Amor Divino, e guiada pelo mesmo Espírito que guiou o Senhor no 
deserto. Ela é chamada espiritual porque progride de acordo com o Espírito e não 
pela carne (Concordia 9, apud Lupi, 2003, p. 55). 

Joaquim mostrou quantas gerações serão necessárias até que chegue o tempo 
da Idade do Espírito Santo, e seus discípulos calcularam a data na qual seriam 
cumpridas as profecias do Abade. Conforme o que ele diz na Concordia a obra do 
Espírito Santo será revelada nos homens espirituais. Esta revelação, mesmo que 
tenha tido figuras anteriores em certas pessoas, deve-se esperar que aconteça 
principalmente no fim dos tempos, quando as promessas de Deus, que começaram 
em algumas pessoas, se realizarão em muitas. Esta é a promessa feita através do 
profeta Joel, que anunciou: acontecerá nos últimos dias que eu derramarei o meu 
Espírito sobre toda a carne, e os vossos filhos e filhas profetizarão. (Concordância 
II,1, 7. Joel 3,1). 

É a esses homens espirituais que será confiada a interpretação e a compreensão 
espiritual da revelação contida nos dois Testamentos (ib. II 1,8). Sobre eles o 

 
2 Noeli Dutra Rossatto é professor da Universidade Federal de Santa Maria, Estado do Rio 

Grande do Sul, desde 1991. Seu primeiro texto sobre Joaquim de Fiore foi publicado em 1996, 
e desde então assinou mais de setenta textos sobre esse tema no Brasil, Portugal, Espanha, 
Itália, Alemanha, Argentina, Chile e os EEUU. Defendeu a tese de doutorado na Universidade 
de Barcelona em 2000 (cf. 2000/2001) sendo orientador o professor Francesc Fortuny i Bonet. 



Joaquim	de	Fiore:	os	Franciscanos	e	as	festas	do	Espírito	Santo	

101 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

Espírito distribuirá os seus dons conforme quiser (ib.9) ou seja, não compete aos 
homens, mas ao Espírito decidir quem será eleito e inspirado.  

Mas é preciso ainda explicar a consequência mais dramática e profética desta 
ideia: O Evangelho Eterno. Diz João no Apocalipse (14, 6-7): Vi então outro anjo voando 
nos céus com o Evangelho Eterno e proclamando àqueles que vivem na terra, a todas as 
nações e línguas e povos: temei a Deus e dai-lhe glória porque a hora do seu julgamento 
chegou. 

Joaquim desenvolveu este aviso proclamando uma Nova Era na história da 
Humanidade, sob a inspiração do Espírito Santo. Porque é que, de acordo com o 
Apocalipse, esta declaração chegou tão longe, e porque é que ela aponta para uma 
utopia de paz e fraternidade, e de justiça social? Nem tudo o que aconteceu estava 
nos escritos do Abade Joaquim. 

 

2 A recepção das doutrinas de Joaquim de Fiore pelos Franciscanos 

Francisco de Assis nunca pretendeu criar uma instituição nem uma ordem religiosa 
sedentária e estruturada. Ele queria viver o discipulado de Cristo e dos Evangelhos. 
A sua Regra principal articula o seu modo de vida por meio de uma dramática e 
ascética pobreza e humildade (Lohr, 2001, p. 341-342). Mas à medida que o grupo 
de discípulos crescia em número e se tornava maior criava-se a necessidade de novas 
condições de vida coletiva, e algumas formas de organização faziam-se desejar por 
certos frades e impostas pelos Papas, incluindo regras escritas e a posse de bens 
materiais e de dinheiro. Contudo uma cena muito particular dominava a imaginação 
de alguns frades: Francisco nu em frente de seu pai, numa situação de renúncia total 
abraçando a pobreza numa atitude sem volta. 

Todo o estilo de vida de Francisco e dos primeiros discípulos era uma crítica 
visível ao mau exemplo dado pelo clero que negligenciava seus deveres pastorais. 
Mas a Igreja hierárquica conseguiu clerizalizar a ordem de Francisco. Isso criou 
uma tensão entre os objetivos iniciais de Francisco e seu estilo de vida e o 
desenvolvimento posterior da Ordem, o que cedo levou a um movimento de 
desaprovação entre alguns frades. No Sul da Itália os zelanti protestaram: a estrita 
fidelidade aos ideais de Francisco entrava em conflito com o que eles consideravam 
o relaxamento dos conventuais. 

A divisão foi acirrada em 1254 pela publicação da Introdução ao Evangelho 
Eterno, de Geraldo de Borgo San Donnino (c. 1210-1276), um comentário às três 
obras principais do Abade Joaquim de Fiore (1145-1202), a saber: a Concordia Novi 
ac Veteris Testamenti, o Psalterium decem chordarum e a Expositio in Apocalypsim. O 
livro de Geraldo afirmava que os franciscanos eram os missionários da Nova Era 
do Espírito Santo. Este foi o definitivo começo da grande controvérsia, que explodiu 
então em torno da pobreza radical. 

Quando em 1260 o governo da ordem ficou a cargo de São Boaventura (aliás 
João Fidanza, 1217- 1274) os ânimos se acalmaram, mas logo recrudesceram, em 
1283, com a Bula Exultantes in Domino do Papa Martinho IV que confirmava a 
possibilidade de reduzir os rigores da pobreza, e nodo os ânimos se tornaram 
excitados. Foi o pretexto para a separação dos frades da estrita observância que 
receberam o nome de “espirituais”. Nessa altura a liderança era constituída por 
alguns teólogos como Pedro de João Olivi (1248-1298), Angelo Clareno (1247-
1337), Ubertino da Casale (1259-1329), e João de Parma (1208-1289). 

Para Ubertino o que mais importava não era a pobreza individual, mas a 
coletiva, institucional, da Ordem, que deveria caracterizar a experiência de todos os 
irmãos. A consequência imediata era a oposição à organização eclesiástica do seu 
tempo, e a denúncia de que o propósito inicial de Francisco estava desativado. 



João	Lupi 

102 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

Contudo, durante a polêmica entre os franciscanos e as autoridades romanas os 
teólogos do Papa estabeleceram claramente que a pobreza radical, tal como 
entendida pelos espirituais, não estava fundamentada em argumentos nem da vida 
de Cristo, nem na dos Apóstolos, nem sequer em regras e instituições monásticas, 
que eram geralmente moderadas. Os primeiros cristãos não praticavam nem 
recomendavam a renúncia total aos bens terrenos; pelo contrário, esse tipo de 
ascetismo podia ser encontrado entre cristãos separatistas como os encratitas, ou nos 
escritos apócrifos, como as Clementinas.  Alguns seguidores e apoiadores da pobreza 
radical foram considerados hereges, tal como Tatiano o Assírio (século II) e o 
monge Pelágio (360-422). Isso certamente não contribuiu para que a Igreja Romana 
aceitasse esse tipo de pobreza. Deste modo, o ideal da estrita pobreza – não ter nada 
mais do que a roupa do corpo – deriva exclusivamente de Francisco de Assis. 
Quando os seus discípulos defenderam a pobreza seus argumentos eram de pouco 
valor perante as críticas e condenações que vinham das autoridades eclesiásticas. 

A questão principal no conflito entre os espirituais e os teólogos romanos não 
era a pobreza, mas a oposição ao poder eclesiástico. Neste ponto os argumentos 
franciscanos atacavam a centralização do poder da Igreja e tornaram-se mais 
amplos, pois até os franciscanos moderados – que não seguiam a pobreza radical - 
vieram em apoio dos espirituais, definindo novas doutrinas sobre o poder e a 
autoridade religiosas, mesmo até do poder papal (plenitudo potestatis) – William 
Ockham (c. 1290-1350), John Duns Scottus (1265-1308) Pedro de João Olivi e 
outros, como Marsílio de Pádua (1280-1343). 

Foi assim que as condenações chegaram em pouco tempo; as perseguições 
contra os espirituais chegaram na forma de repreensões, condenações doutrinais, 
excomunhões, prisão, e até morte na fogueira. 

A primeira menção à pobreza dos frades vem na Constituição Exivi de Paradiso, 
e critica a interpretação rigorista do voto de pobreza feita por Pedro de João Olivi; 
mas não há uma condenação, apenas diz que o “julgamos presunçoso e temerário” 
(Denzinger 311). O ataque duro aos espirituais veio do Papa João XXII e da 
Constituição Gloriosam Ecclesiam, de 23 de janeiro de 1318:  

A mais famosa das condenações, que aparece inclusive no romance de Umberto 
Eco, O Nome da Rosa, é o da Constituição Cum inter nonnullos, de 12 de novembro de 
1323, sobre os erros dos espirituais a respeito da pobreza de Cristo e os Apóstolos. 
Expressamente diz a Constituição que o erro é contra o que está na Escritura, ao 
afirmar que Jesus Cristo e os Apóstolos não possuíam nada de seu, ou dizer que 
sobre as coisas que usavam não tinham direito de propriedade; e, por essas 
afirmações, serem contra a Escritura são errôneas e heréticas. (Denzinger 315/316). 
Luís Alberto De Boni, outro pesquisador brasileiro, comenta:  

 

Transcorridos cem anos após a aprovação da Regra o papa riscava da 
ortodoxia a utopia de Francisco de Assis (...). A ordem corria o risco de ser 
escorchada da Igreja (...). O rancoroso pontífice, baixando a linguagem a 
um nível inadmissível para um papa. (De Boni 42-43) 

 

 Contudo a controvérsia sobre o poder civil e religioso não foi o único efeito 
colateral que se originou nos argumentos da pobreza, porque outros efeitos 
ocorreram, e deles o principal é um culto peculiar ao Espírito Santo.  

 

3 A doutrina joaquimita sobre o Espirito Santo e as Festas do Divino em 
Portugal 



Joaquim	de	Fiore:	os	Franciscanos	e	as	festas	do	Espírito	Santo	

103 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

O Brasil recebeu de Portugal um legado joaquimita especial – de fato muito 
diferente de outros tipos de manifestações do joaquimismo, porque é sobretudo 
popular e não é acadêmica, mas religiosa. Contudo, nos dias de hoje alguns 
pesquisadores, como Noeli Dutra Rossatto, estão estudando o assunto como tema 
acadêmico. 

O legado joaquimita em Portugal consiste numa manifestação cultural-
teológica e ideológica que tem pelo menos três aspectos importantes: uma 
celebração religiosa (as Festas do Divino), a fraternidade ou irmandade que é uma 
organização social complexa, e as poesias, discursos e sermões que expressam as 
ideias básicas deste complexo cultural: a chegada da Nova Era, presidida pelo 
Espírito Santo, e dominada pela fraternidade, o amor, a ausência de leis e de poder 
social (anarquia). 

De acordo com a tradição as Festas em Portugal foram criadas pela rainha 
Santa Isabel (1270-1336) casada com Dom Dinis (1279-1325) rei de Portugal, numa 
igreja franciscana em Alenquer (vila não longe de Lisboa) no final do século XIII 
(por volta de 1295). Não existem documentos contemporâneos desse fato, mas há 
muitos indícios que asseguram a sua probabilidade. Os primeiros documentos 
relatando a origem das Festas são do século XVII. 

Alenquer era tradicionalmente propriedade das rainhas ou das infantas (as 
filhas dos reis), como um meio de lhes garantir recursos financeiros para seus gastos 
pessoais. Em 1222 a anterior proprietária de Alenquer, a infanta Dona Sancha 
(1189-1229), irmã do avô de Dom Dinis, convidou os franciscanos (ainda em vida 
de Francisco) para ocupar o seu palácio em Alenquer e transformá-lo em convento. 
Nessa altura já havia em Portugal alguns frades franciscanos, que tinham chegado 
em 1217, sendo um eles chamado Zacarias. Pouco depois, em 1220, Francisco 
admitiu Fernando de Bulhões no seu grupo; ele era nascido em Lisboa (1191), 
mudou o nome para António, e foi o primeiro doutor em teologia da ordem. Foi 
notável como pregador. Morreu em Pádua em 1231. Foi assim que as relações entre 
o Reino de Portugal e a ordem franciscana tornaram-se importantes e 
diversificadas. Em 1280 a rainha Beatriz, mulher do rei D. Afonso III de Portugal, 
mãe de Dom Dinis e proprietária de Alenquer, financiou a construção de uma igreja 
e a ampliação do convento. Crescia o número de frades franciscanos em Portugal, e, 
sendo eles (pelo menos alguns) da tendência dos espirituais, as ideias de Joaquim de 
Fiore chegaram a Portugal. 

Mas o complexo de ideias e ideais joaquimita chegou também por outras vias. 
Isabel, que casou com Dom Dinis, era filha dos reis de Aragão, conhecera Arnau de 
Vilanova (1240-1311), discípulo do Abade Joaquim, em Barcelona, e já como rainha 
de Portugal manteve com ele alguma correspondência. Arnau era médico, astrólogo 
e teólogo, e conselheiro dos reis de Aragão. Por essa altura a Coroa de Aragão 
mantinha um pequeno império disperso pelo litoral do Mediterrâneo, incluindo a 
Calábria, e outros lugares, como Montpellier, onde o culto do Espírito Santo era 
importante.  

O rei Dom Dinis foi um político diferente dos seus predecessores. Seu tio, o rei 
Dom Sancho II (1209-1248) teve desentendimentos com os bispos, e foi deposto 
pelo Papa Inocêncio IV em 1247. Menos de cinquenta anos depois seu sobrinho 
Dinis teve semelhantes disputas com o clero, mas permaneceu no poder. As 
circunstâncias não eram as mesmas, e por toda a Europa os reis mantinham uma 
política de concentração de poder, contra os nobres e o clero. Além disso Dom Dinis 
foi o primeiro rei português que não foi obrigado a combater os mouros: seu pai 
Dom Afonso III (1210-1279) expandiu o território até ao extremo sul, expulsou os 
mouros, e incorporou o Algarve ao reino. Dom Dinis foi um rei pacífico, dedicou-se 
a melhorar a agricultura (seu cognome é o lavrador), fundou a primeira universidade 
portuguesa (os Estudos Gerais de Lisboa), foi protetor das artes, e ele mesmo 



João	Lupi 

104 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

músico e poeta. Assim o casal real estava preparado para criar uma genuína 
ideologia portuguesa, baseada nas ideias de Joaquim de Fiore, e nas contribuições 
dos franciscanos. 

Por esse tempo (segunda metade do século XIII) em algumas regiões da 
Cristandade, foram criadas e floresceram as irmandades do Espírito Santo, 
dedicadas sobretudo a manter hospitais para os pobres e a outras obras de caridade.  
Todas essas obras tinham origem na devoção popular, e seus membros eram 
exclusivamente pessoas leigas. Uma irmandade deste tipo estava em atividade em 
Alenquer, com o apoio da Rainha Santa. 

O culto e a procissão eram organizados por um casal de leigos, os Mordomos; 
o principal ator era um menino, ou um pobre pedinte, e seu título era Imperador; os 
símbolos do Espírito Santo eram (continuam sendo ainda hoje) além da pomba, a 
coroa imperial e o cetro. Os bispos não entravam nas cerimônias, e os párocos eram 
convidados a celebrar a Missa e logo dispensados. Devemos mencionar que o 
Imperador dos Romanos, isto é, o Imperador do Sacro Império Romano Germânico, 
tradicionalmente vivia em oposição ao Papa (Lertora Mendoza, 2010, p. 132-134). 
A ênfase política das festas portuguesas do Espírito Santo é muito mais forte do que 
no culto ao Espírito Santo em outras partes da Cristandade. 

De Portugal continental as irmandades do Espírito Santo se expandiram para 
o arquipélago dos Açores, no meio do oceano Atlântico Norte, e daí para as 
Américas, Norte e Sul, e para outras regiões para onde quer que os açorianos 
migrassem. Mas em todo o mundo as Festas preservam a mesma estrutura e as 
ideias que estavam presentes em Alenquer em 1295. 

As irmandades, particularmente nos Açores, têm um poder difuso e intrincado, 
tipicamente anarquista, e se posicionam, como um poder laico, perante o clero. 
Como dizem os açorianos: “as Festas do Espírito Santo são do povo, não da Igreja” 
(eclesiástica). Este tem sido um dos traços mais relevantes e mais presentes em toda 
a parte, sobretudo nos Açores e no Brasil – parece, porém, que nas Grandes Festas 
nos Estados Unidos, o povo é mais tolerante com a presença dos bispos. 

Mas a questão da pobreza radical permanece importante nestes contextos. Se 
não fosse a controvérsia e as condenações o problema político não seria tão 
premente, e a sua influência no culto do Divino não seria tão evidente. 

 

4 A Utopia da Nova Era 

Tal como celebrada atualmente em todos os lugares do mundo aonde o povo dos 
Açores se instalou, e particularmente no Brasil, as Festas do Divino evidenciam 
diversos traços comuns, que não se alteram, e de modo notável uma doutrina 
claramente definida em conceitos fortes. Mas o que nos faz pensar em alto nível e 
nos causa admiração, é a fidelidade das Festas, dos seus organizadores, das 
irmandades e dos mordomos, e dos participantes, à doutrina original da Idade 
Média. É isso que nos enche de respeito e consideração. Sete séculos não 
perturbaram nem alteraram as características fundamentais da mensagem do 
Espírito Santo, tal como as festas dos açorianos nos transmitiram. É por esse 
relevante motivo que alguns estudiosos de Portugal e do Brasil consideram os 
organizadores das Festas, e o povo dos Açores em geral, como de fato teoforo – 
inspirado, possuído e portador do Espírito Santo.3 

 
3 O Estado do Maranhão comemora os 400 anos da imigração de açorianos para o Estado. É, 

pois, uma imigração mais antiga, do que a de Santa Catarina (1748-52) porém menos conhecida, 
embora também lá se cultivem e realizem o culto e as festa do Divino Espírito Santo. Entre 
outros motivos essa diferença pode ser devida à atuação do Núcleo de Estudos Açorianos da 



Joaquim	de	Fiore:	os	Franciscanos	e	as	festas	do	Espírito	Santo	

105 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

Mas a festa ainda não acabou. 

A utopia joaquimita, transmitida, adaptada e de algum modo ampliada pelos 
espirituais, trouxe ao Brasil a profecia de uma Nova Era que está chegando, quando 
os homens espirituais tomarão o lugar dos eclesiásticos. Este ideal, ainda que 
expresso de modo discreto, assume um significado mais amplo quando entra em 
contato com outras expectativas escatológicas e proféticas. O retorno do rei oculto 
Dom Sebastião (1554-1575) que desapareceu numa batalha no Norte de África, é 
uma expectativa utópica presente em ambos os países, e conhecida como 
Sebastianismo. Próximo a ela estão as famosas trovas, ou baladas, do Bandarra, o 
profeta e sapateiro de uma pequena vila portuguesa (c. 1500-1550). Tanto Bandarra 
como o sebastianismo profetizaram a salvação de Portugal, e ambos são ainda hoje 
conhecidos e vivos no Brasil. 

Outro anúncio profético, ou proclamação de uma utopia chegou ao Brasil com 
o teólogo e pregador jesuíta António Vieira (nascido em Lisboa em 1608) que viveu 
a maior parte da sua vida no Brasil. A sua História do Futuro e outros textos expõem 
as ideias proféticas do anúncio do Quinto Império (Rossatto 2003, 39). Conhecido 
como o pregador mais importante na língua portuguesa em todos os tempos, seus 
argumentos retóricos levantaram ideais e sentimentos que corroboraram a difusão 
do joaquimismo. O Quinto Império, cuja sede supostamente seria em Lisboa, viria 
a ser o último império universal cristão. 

São estes os fatos e doutrinas acerca da profética e utópica Nova Era no Brasil, 
resta explicar como é que, de certo modo, funcionam como uma espécie de filosofia 
nacional. 

Joaquim, os Espirituais, Bandarra e o sebastianismo, e Vieira representam as 
várias faces e contribuições de uma ampla ideologia brasileira, caracterizada pela 
sua natureza profética. Como profetas eles desafiaram as instituições e as 
hierarquias de modo firme, coerente e contínuo, incorporando na sua essência uma 
clara atitude anarquista. A ideologia de Joaquim e de Ubertino, que assegura que os 
monges e o povo leigo vão ultrapassar os sacerdotes, tem raízes profundas, embora 
nem sempre evidentes, nas crenças populares brasileiras, particularmente em certas 
celebrações como as Festas do Divino e o Mastro da Primavera (disfarçado de 
devoção aos santos) de origem claramente pré-cristã, onde o povo leigo quer 
comemorar as suas devoções tradicionais. 

Quando realizamos e participamos numa Festa do Divino Espírito Santo 
estamos congregando uma comunidade, celebrando o Pentecostes, comendo em 
fraternidade, pregando a paz entre os homens, elevando as pessoas comuns a 
dignidades espirituais.  Mas fazemos muito mais do que isso, porque nas palavras 
do Abade Joaquim nós subimos ao alto da montanha e daqui, do meio da Festa do 
Divino, contemplamos e compreendemos toda a História da humanidade. Daqui nós 
vemos não só que alguns de nós foram escolhidos para cumprir a plenitude 
espiritual, mas também que todos fomos chamados a cumprir a plenitude da 
História. Não o fim da História no sentido político e profano, mas a sua perfeição 
no sentido da missão de paz e fraternidade, de superação de todas as barreiras e 
regras, para viver segundo o amor e o Espírito. Foi nesta perspectiva que Agostinho 
da Silva, Antônio Quadros, e muitos outros intelectuais portugueses consideraram 
que a diáspora açoriana foi teófora, isto é, portadora da imagem e da plenitude 
divinas. É uma ideologia fortemente teológica? Certamente, mas de relevante 
influência sobre a teoria da história, e sobre ideias políticas e éticas.  

Vamos tomar um exemplo de outra nação. Em 1986 os açorianos e seus 
descendentes nos Estados Unidos decidiram realizar a festa do Espírito Santo como 

 
Universidade Federal de Sant Catarina – mais um ponto a acrescentar à importância acadêmica 
das ideias de Joaquim de Fiore no Brasil. 



João	Lupi 

106 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

a maior do mundo. Convidaram todas as irmandades, suas bandeiras e insígnias de 
todo o país e do Canadá para se encontrarem na cidade de Fall River, 
Massachussets, onde a maioria da população é de descendentes de açorianos. 
Celebraram uma festa imensa, e o sucesso foi tão notável que repetiram a festa todos 
os anos, como se dissessem ao mundo: “esta é a declaração da nossa diáspora, onde 
todos somos irmãos e irmãs, a ninguém falta nada, porque estamos sob a proteção 
do Espírito Santo” (Braga, Medeiros, 1993, p. 5-7). 

As Festas do Divino nem sempre foram bem aceitas nos meios eclesiásticos. 
Também não o foram as próprias ideias de Joaquim de Fiore. Um dos aspectos mais 
polêmicos das Festas, que desde o início se tornou um alvo preferencial da ortodoxia 
católica é a questão da não-participação do clero (ordo clericorum), uma vez que o 
terceiro estágio da História deveria pertencer aos monges (ordo monachorum). Esta 
prática pode ser que tenha sido mantida desde o início pela interpretação radical da 
tradição joaquimita por parte dos franciscanos espirituais desde o final do século 
XIII. Esta interpretação, censurada pela Comissão de Agnani, mostrou o confronto 
entre o clero e a vida monástica. Contudo o radicalismo franciscano tem seus 
fundamentos nas palavras do próprio Joaquim de Fiore. Na Concórdia (56 d) 
escreveu o Abade que o primeiro estágio, atribuído ao Pai, deveria pertencer à 
ordem dos casados (ordo coniugatorum); no segundo, atribuído ao Filho, comanda a 
ordem dos clérigos (ordo clericorum), e que a ordem dos monges (ordo monachorum) 
predominaria no terceiro. Isso explica porque, até hoje, a direção e a organização 
das festas do Divino explicitamente evitam o controle clerical (Rossatto, 2016, p. 
146). 

 

5 Uma filosofia brasileira 

Existe algo como um “joaquimismo brasileiro” que seria uma filosofia 
especificamente brasileira? Talvez ainda não, mas não está longe de o ser. Primeiro 
porque o joaquimismo no Brasil é uma ideia filosófico/teológica que “contribui para 
a auto-compreensão de uma identidade nacional e que tem o Brasil como seu objeto” 
(Marques, 2024, p. 57).  Mais ainda, se tomamos em consideração que o intelectual 
brasileiro Paulo Freire é “o terceiro intelectual mais citado no mundo” (Marques, 
2024, p. 68) e a sua obra é, de modo significativo, uma ideia que provém da academia 
e vai para a educação do povo comum, também podemos dizer que a Teologia de 
Joaquim de Fiore vem da Filosofia Medieval para a utopia popular do povo 
português e brasileiro, influenciando as características dos filósofos brasileiros que 
estão conectados à cultura popular. 

Alguns intelectuais acreditam que a cultura brasileira está, de certo modo, a 
não ter uma filosofia própria. Sílvio Romero (1851-1914) defendeu, e seus 
seguidores ainda afirmam, que os intelectuais e pesquisadores brasileiros estão 
obrigatoriamente reduzidos a escrever comentários sobre filosofias alheias 
importadas (Aquino, 2024). Esta opinião é muito semelhante à de certos professores 
de destaque da Universidade de São Paulo, a de mais alto nível do país, até há poucos 
anos. 

Apesar de que as respostas não são conclusivas podemos ao menos lembrar que 
o Brasil é parte, ou uma extensão ultramarina, da Civilização Ocidental. Quando um 
professor brasileiro interpreta um filósofo europeu, ele, ou ela, está trabalhando 
sobre algo que é seu, ou sua parte numa herança comum. Outra resposta, de acordo 
com Rossatto (2016 e 2021) é que as ideias de Joaquim de Fiore e a simbologia do 
Espírito Santo se originaram na Europa, mas se tornaram realmente brasileiras com 
a contribuição do profeta luso-brasileiro António Vieira. 

Talvez alguém possa colocar objeções ao fato de o joaquimismo e suas 
variantes e desenvolvimentos não sejam propriamente Filosofia, mas uma ideologia 



Joaquim	de	Fiore:	os	Franciscanos	e	as	festas	do	Espírito	Santo	

107 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

teológica, ou um sermão profético. Mas aqueles que defendem que o joaquimismo é 
uma filosofia brasileira peculiar pensam que o ponto de vista de kantianos e 
hegelianos segundo o qual a filosofia é um produto da razão com alcance universal, 
a mesma para todo o mundo, estão completamente fora do atual contexto, e não 
podem mais ser aceitos. O conceito de racionalidade, e, portanto, o de filosofia, é 
hoje muito mais amplo e diversificado. Não é por acaso que a principal lógica 
paraconsistente, como expressão e estrutura da filosofia, foi criada por um professor 
brasileiro, Newton Carneiro Affonso da Costa (1929-2024), lógico, matemático e 
filósofo, que deixou claro que podemos raciocinar e argumentar de forma 
consistente e coerente sem observar estritamente o princípio aristotélico da não-
contradição. 

O Brasil herdou de Portugal uma concepção própria da Era do Espírito Santo, 
em estreita relação com as doutrinas do Abade Joaquim e a cultura popular, reflexo 
de uma imagem, ou complexo de ideias, que a Filosofia Medieval enviou para as 
Américas. Mas é uma concepção da História que teve sua origem na Filosofia 
Medieval, e esta não é uma área da Filosofia que desperte muito entusiasmo nas 
universidades: os departamentos e cursos de Filosofia têm geralmente poucos 
pesquisadores dedicados a ela. Por outro lado, uma vez que seu fundamento se 
baseia nas culturas medievais, o joaquimismo tem uma proximidade notável com a 
cultura popular do Brasil, sobretudo da Região Nordeste, onde a criatividade – não 
só a popular, mas eventualmente também a erudita – mostra traços medievais bem 
nítidos (Rossatto, 2021). 

Para concluir: a cultura popular está apta a receber de forma correta as 
expressões filosóficas? E inclui-las no seu próprio corpo de ideias e práticas? E ainda 
poder exprimi-las sem diminuir ou distorcer a sua real natureza filosófica? Esta 
questão tem semelhança com a anterior acerca da racionalidade da filosofia: as 
pessoas comuns pensam de modo correto mesmo no meio rural, e o saber popular 
sobre o ambiente e sua fauna e flora é bem objetivo, embora diferente das ciências 
urbanas e positivas. Quem não aceita estas considerações talvez nunca tenha 
conversado atentamente com homens ou mulheres do meio rural. Quem, como 
Lévy-Bruhl (1857-1939) o estudou à distância, como um antropólogo de poltrona, 
e pensa que as culturas não-ocidentais e não-urbanas são pré-lógicas (Lupi 1994) 
têm um ponto de vista completamente distorcido. 

 

 

Referências 

AQUINO, J. K. S. A desqualificação da filosofia brasileira. A Terra é Redonda, 2024. 
Disponível em: https://aterraeredonda.com.br/a-desqualificacao-da-filosofia-
brasileira/. Acesso em: julho de 2025. 

BALIS-CREMA, F. S. Gli Spirituali tra gioachimismo e responsabilità escatologica. In: 
Chi erano gli spirituali: atti del III convegno internazionale, Assisi, 16–18 ottobre 
1975. Assisi: Società Internazionale di Studi Francescani, 1976. p. 145–179. 

BRAGA, H. T.; Medeiros, J. L. (Coord.). Em louvor do Divino: grandes festas do Divino 
Espírito Santo da Nova Inglaterra. 1993. Disponível em: 
https://www.grandesfestas.org/. Acesso em: julho de 2025. 

COSTA, M. A. M. C. O poder e as irmandades do Espírito Santo. Lisboa: Rei dos Livros, 
1999. 

DE BONI, L. A. O debate sobre a pobreza como problema político nos séculos XIII e 
XIV. Patristica et Mediaevalia, v. 19, p. 23–50, 1998. Disponível em: 
https://repositoriosdigitales.mincyt.gob.ar/vufind/Record/Filo_a09457308ffef0
a59430661f5ddb334e. Acesso em: julho de 2025. 

https://aterraeredonda.com.br/a-desqualificacao-da-filosofia-brasileira/
https://aterraeredonda.com.br/a-desqualificacao-da-filosofia-brasileira/
https://www.grandesfestas.org/


João	Lupi 

108 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

DE BONI, L. A.; Pich, R. H. (Org.). A recepção do pensamento greco-romano, árabe e judaico 
pelo Ocidente medieval. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004. 

DENZINGER, H. Compêndio dos símbolos, definições e declarações de fé e moral. Ed. por P. 
Hünermann. São Paulo: Paulinas; Loyola, 2015. 

FAHLBUSCH, E. et al. (Ed.). The encyclopedia of Christianity, vol. 1-5. Trad. G. W. 
Bromiley. Grand Rapids: Eerdmans; Brill, 2001. 

FALBEL, N. Joaquim de Fiore: apocalipticismo e escatologia nos séculos XIII e XIV. 
Scintilla, v. 7, n. 2, p. 65–86, 2010. 

GANDRA, M. J. O Império do Espírito Santo na região de Tomar e dos Templários. Lisboa: 
Estar, 2000. 

LEAL, J. Nação e império: Agostinho da Silva e as Festas do Espírito Santo. Prática da 
História, n. 4, p. 75–111, 2017. 

LERTORAMendoza, C. A. Los espirituales y la política imperial. Scintilla, v. 7, n. 2, p. 
127–145, 2010. 

LOHR, W. A. Francis of Assisi. In: Fahlbusch, E. et al. (Ed.). The encyclopedia of 
Christianity. Grand Rapids: Eerdmans; Brill, v. 2, p. 341–342, 2001. 

LUPI, J. E. Lévy-Bruhl: a pré-lógica e o irracional. Revista Portuguesa de Filosofia, v. 50, 
n. 1/3, p. 221–230, 1994. 

LUPI, J. E. As Festas do Divino Espírito Santo. In: Anais do Congresso de História e 
Geografia de Santa Catarina. Florianópolis: CAPES/MEC, p. 747–784, 1997. 

LUPI, J. E. A doutrina de Joaquim de Fiore sobre o Espírito Santo. In: Rossatto, N. D. 
(Org.). O simbolismo das Festas do Divino Espírito Santo. Santa Maria: UFSM, p. 47–
58, 2003.  

MACHADO, H. A.; França, G. M. Dicionário de história de Portugal ilustrado, v. 1-2 Lisboa: 
Círculo de Leitores, 1982. 

MARQUES, L. A. Perspectives on Brazilian philosophy in the last century. Sententiae, v. 
43, n. 2, p. 55–71, 2014. DOI: https://doi.org/10.31649/sent43.02.055  

QUEIROZ, M. I. P. O campesinato brasileiro. Petrópolis: Vozes, 1976. 

ROSSATTO, N. D. Hermenêutica e leitura da história em Joaquim de Fiore. Veritas, v. 
43, n. 3, p. 513–523, 1998. DOI: 10.15448/1984-6746.1998.3.35425. 

ROSSATTO, N. D. El círculo trinitário: la construcción y la historia en Joaquín de Fiore. 
Barcelona: Universitat de Barcelona, 2000–2001. 

ROSSATTO, N. D. O Abade Joaquim e a Nova Era do Espírito. In: Rossatto, N. D. (Org.). 
O simbolismo das Festas do Divino Espírito Santo. Santa Maria: UFSM, 2003. p. 33–
46. 

ROSSATTO, N. D. L’abate Gioacchino e la “festa del divino”: una celebrazione luso-
brasiliana dell’Età dello Spirito. Bollettino del Centro Internazionale di Studi 
Gioachimiti – Dedalo, v. 18–19, p. 173–185, 2004–2005. 

ROSSATTO, N. D. Letra, verbo e espírito: Joaquim de Fiore e a questão judaica. In: De 
Boni, L. A.; Pich, R. H. (Org.). A recepção do pensamento greco-romano, árabe e judaico 
pelo Ocidente medieval. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004. 

ROSSATTO, N. D. A reformulação da relação entre a vida e a regra franciscana. 
Franciscanos, 2015. Disponível em: https://franciscanos.org.br/noticias/a-
reformulacao-da-relacao-entre-a-vida-e-a-regra-franciscana.html Acesso em: 
julho de 2025. 

ROSSATTO, N. D. Utopia, história e profecia: o joaquimismo como filosofia do Brasil. 
Argumentos – Revista de Filosofia, v. 13, n. 25, p. 185–198, 2020. DOI: 
10.36517/Argumentos.25.61499. 

https://doi.org/10.31649/sent43.02.055
https://franciscanos.org.br/noticias/a-reformulacao-da-relacao-entre-a-vida-e-a-regra-franciscana.html
https://franciscanos.org.br/noticias/a-reformulacao-da-relacao-entre-a-vida-e-a-regra-franciscana.html


Joaquim	de	Fiore:	os	Franciscanos	e	as	festas	do	Espírito	Santo	

109 

Sképsis:	Revista	de	Filosofia,	vol.	XVI,	n.	32,	2025,	p.	99-109	-	ISSN	1981-4534 

ROSSATTO, N. D.; De Martini, M. The utopia of the divine in Luso-Brazilian culture: 
Joachim of Fiore and Ariano Suassuna’s A Pedra do Reino. Portuguese Literary and 
Cultural Studies, n. 26, p. 142–169, 2016. DOI: 
https://doi.org/10.62791/skd9b228  

SELGE, K. V. Franciscans. In: Fahlbusch, E. et al. (Ed.). The encyclopedia of Christianity, 
v. 2. Trad. G. W. Bromiley. Grand Rapids: Eerdmans; Brill, p. 342–345, 2001. 

https://doi.org/10.62791/skd9b228

